

نَعَمْ عَذَابُ الْقَبْرِ حَقٌّ

اُن عذاب قبر حق ہے (بخاری)

# عَذَابُ قَبْرٍ

کتاب سنت کی روشنی میں  
مکریں عذاب قبر کے اعتراضات کے مدلل اور سکت جوابات

تألیف

محمد ارشاد کاظمی

خطویانی

لِوَجَابِ رَبِّ اللَّهِ وَسَافِی

محمد ارشاد کاظمی

نَكِمَ عَذَابُ الْفَلَقِ مُحَمَّدٌ

بَلْ عَذَابٌ قَبْرٌ حَتَّىٰ يَهُ (بخاری)

# عَذَابٌ

کتاب دینیت کی رہنمائی  
مکریں ملکیں پیر کے انتظامیاں کیلئے اور کھاتے جوالت

الطباطبائی

## مُحَمَّدٌ أَرْشَدٌ كَالٌ

ظفر بن

## لَبُو جَابِرِ بْنِ اللَّهِ وَسَافُو

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

جملہ حقوق محفوظ ہیں

|                           |          |
|---------------------------|----------|
| عذابی                     | کتاب     |
| محمد دار شد کاں           | تالیف    |
| لذوچا بر عبد اللہ عما فوی | نظر ثانی |
| محمد فدوی عجمی            | ناشر     |
| مکتبہ سلامیہ پرنٹر        | ڈیزائنگ  |
| اکتوبر 2006ء              | اشاعت    |
|                           | قیمت     |

۹۹... بے ماذل ناؤن - لاہور

17301... سر

سلیمان کاظمی

مکتبہ السلامیہ

بالمقابل رحمان مارکیٹ غزنی سڑی اردو بازار فون: 042-7244973 لاہور

فیصل آباد بیرون امین پور بازار کوتولی روڈ فون: 041-2631204

# فہرست

|    |                                |   |
|----|--------------------------------|---|
| 11 | مقدمہ                          | ✿ |
| 32 | تقریظ                          | ✿ |
| 39 | عرض مؤلف                       | ✿ |
| 45 | <b>باب اول</b>                 | ✿ |
| 45 | عقیدہ عذاب قبر اور اس کی اہمیت | ✿ |
| 51 | عالم بزرخ کی کیفیت             | ✿ |
| 54 | عالم بزرخ کیا ہے؟              | ✿ |
| 56 | بزرخ کے متعلق چند ضروری باتیں  | ✿ |
| 57 | قبر کیا ہے؟                    | ✿ |
| 57 | لغت سے دلائل                   | ✿ |
| 58 | قرآن مجید سے دلائل             | ✿ |
| 59 | حدیث سے دلائل                  | ✿ |
| 60 | قرآن مجید میں عذاب قبر کا بیان | ✿ |
| 61 | اجمالاً                        | ✿ |
| 61 | وھی تلو                        | ✿ |
| 61 | وھی غیر تلو                    | ✿ |
| 62 | حدیث کے وھی ہونے کے دلائل      | ✿ |
| 65 | تفصیلًا                        | ✿ |
| 65 | اعتراض                         | ✿ |
| 65 | جواب                           | ✿ |
| 68 | <b>باب دوم</b>                 | ✿ |

|     |                                 |   |
|-----|---------------------------------|---|
| 68  | عذاب قبر قرآن مجید کی روشنی میں | ✿ |
| 68  | آیت نمبر 1                      | ✿ |
| 71  | آیت نمبر 2                      | ✿ |
| 75  | اعتراض نمبر 1                   | ✿ |
| 75  | جواب                            | ✿ |
| 75  | اعتراض نمبر 2                   | ✿ |
| 75  | جواب                            | ✿ |
| 76  | آیت نمبر 3                      | ✿ |
| 78  | آیت نمبر 4                      | ✿ |
| 81  | اعتراض نمبر 1                   | ✿ |
| 81  | جواب                            | ✿ |
| 83  | اعتراض نمبر 2                   | ✿ |
| 83  | جواب                            | ✿ |
| 84  | آیت نمبر 5                      | ✿ |
| 87  | آیت نمبر 6                      | ✿ |
| 94  | آیت نمبر 7                      | ✿ |
| 103 | دنیا کا عذاب                    | ✿ |
| 106 | برزخ کا عذاب                    | ✿ |
| 107 | اعتراض نمبر 1                   | ✿ |
| 107 | جواب                            | ✿ |
| 108 | اعتراض نمبر 2                   | ✿ |
| 108 | جواب                            | ✿ |
| 109 | اعتراض نمبر 3                   | ✿ |
| 109 | جواب                            | ✿ |
| 110 | اعتراض نمبر 4                   | ✿ |

|     |                              |   |
|-----|------------------------------|---|
| 110 | جواب                         | ✿ |
| 111 | اعتراض نمبر 5                | ✿ |
| 111 | جواب                         | ✿ |
| 113 | آیت نمبر 8                   | ✿ |
| 116 | آیت نمبر 9                   | ✿ |
| 121 | اعتراض نمبر 1                | ✿ |
| 121 | جواب                         | ✿ |
| 121 | اعتراض نمبر 2                | ✿ |
| 121 | جواب                         | ✿ |
| 122 | اعتراض نمبر 3                | ✿ |
| 122 | جواب                         | ✿ |
| 123 | اعتراض نمبر 4                | ✿ |
| 123 | جواب                         | ✿ |
| 124 | آیت نمبر 10                  | ✿ |
| 132 | آیت نمبر 11                  | ✿ |
| 136 | آیت نمبر 12                  | ✿ |
| 138 | آیت نمبر 13                  | ✿ |
| 144 | <b>باب سوم</b>               | ✿ |
| 144 | عذاب قبر احادیث کی روشنی میں | ✿ |
| 145 | حدیث نمبر 1                  | ✿ |
| 145 | اعتراض نمبر 1                | ✿ |
| 146 | جواب                         | ✿ |
| 146 | اعتراض نمبر 2                | ✿ |
| 146 | جواب                         | ✿ |
| 147 | اعتراض نمبر 3                | ✿ |

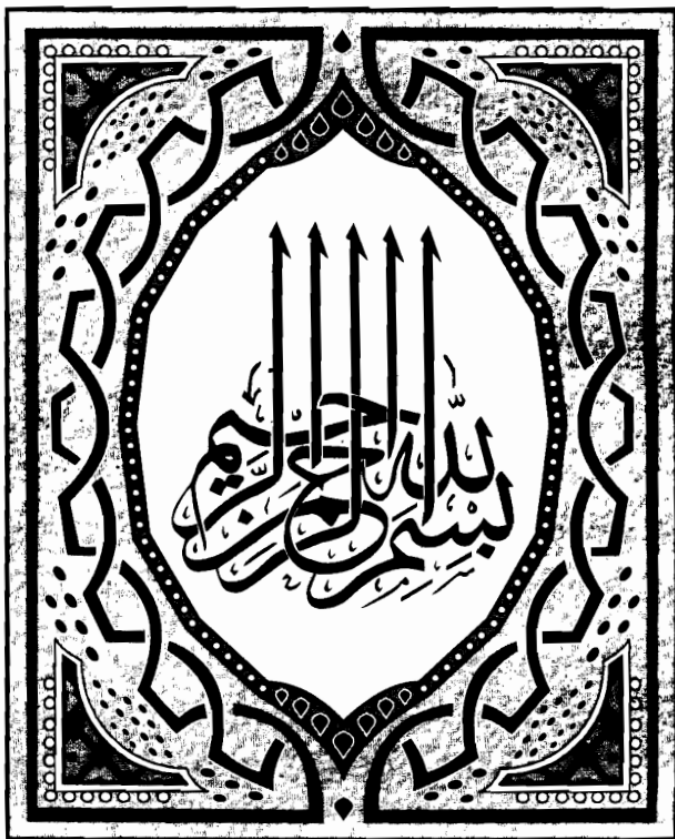


|     |               |   |
|-----|---------------|---|
| 148 | جواب          | ✿ |
| 148 | اعتراض نمبر 4 | ✿ |
| 149 | جواب          | ✿ |
| 149 | اعتراض نمبر 5 | ✿ |
| 149 | جواب          | ✿ |
| 151 | اعتراض نمبر 6 | ✿ |
| 151 | جواب          | ✿ |
| 152 | اعتراض نمبر 7 | ✿ |
| 152 | جواب          | ✿ |
| 153 | حدیث نمبر 2   | ✿ |
| 154 | اعتراض نمبر 1 | ✿ |
| 154 | جواب ①        | ✿ |
| 155 | جواب ②        | ✿ |
| 155 | جواب ③        | ✿ |
| 156 | اعتراض نمبر 2 | ✿ |
| 156 | جواب ①        | ✿ |
| 156 | جواب ②        | ✿ |
| 158 | جواب ③        | ✿ |
| 158 | حدیث نمبر 3   | ✿ |
| 158 | اعتراض        | ✿ |
| 158 | جواب          | ✿ |
| 163 | حدیث نمبر 4   | ✿ |
| 164 | اعتراض        | ✿ |
| 164 | جواب          | ✿ |
| 165 | حدیث نمبر 5   | ✿ |

|     |                                              |   |
|-----|----------------------------------------------|---|
| 166 | اعتراض                                       | * |
| 167 | جواب                                         | * |
| 167 | حدیث نمبر 6                                  | * |
| 169 | اعتراض                                       | * |
| 170 | جواب                                         | * |
| 172 | <b>باب چہارم</b>                             | * |
| 172 | منکرین عذاب قبر کے چند بنادی اصولوں کا جائزہ | * |
| 172 | پہلا اصول                                    | * |
| 172 | جواب ①                                       | * |
| 175 | جواب ②                                       | * |
| 176 | جواب ③                                       | * |
| 176 | جواب ④                                       | * |
| 176 | جواب ⑤                                       | * |
| 176 | جواب ⑥                                       | * |
| 176 | جواب ⑦                                       | * |
| 179 | جواب ⑧                                       | * |
| 182 | دوسرا اصول                                   | * |
| 182 | جواب ①                                       | * |
| 182 | جواب ②                                       | * |
| 183 | جواب ③                                       | * |
| 183 | عقل کا دائرہ کار                             | * |
| 184 | جواب نمبر ⑦                                  | * |
| 184 | جواب نمبر ⑧                                  | * |
| 185 | جواب نمبر ⑨                                  | * |
| 186 | تیسرا اصول                                   | * |

|     |                                             |   |
|-----|---------------------------------------------|---|
| 186 | جواب ①                                      | ✿ |
| 186 | جواب ②                                      | ✿ |
| 187 | جواب ③                                      | ✿ |
| 187 | واقعہ نمبر ①                                | ✿ |
| 188 | واقعہ نمبر ②                                | ✿ |
| 188 | واقعہ نمبر ③                                | ✿ |
| 189 | واقعہ نمبر ④                                | ✿ |
| 189 | واقعہ نمبر ⑤                                | ✿ |
| 190 | ایک مشہور اعتراض                            | ✿ |
| 190 | جواب                                        | ✿ |
| 194 | <b>باب پنجم</b>                             | ✿ |
| 194 | منکرین عذاب قبر کے متعلق علماء کرام کی آراء | ✿ |
| 194 | اشیخ عبدالرحمن ضیاء کی رائے                 | ✿ |
| 194 | اشیخ ارشاد الحق اثری کی رائے                | ✿ |
| 196 | اشیخ مبشر احمد ربانی کی رائے                | ✿ |
| 196 | حافظ صلاح الدین یوسف کی رائے                | ✿ |
| 204 | شیخ الحدیث عبداللہ امجد چھٹوی کی رائے       | ✿ |
| 205 | حافظ عبد الوہاب روپڑی کی رائے               | ✿ |
| 206 | ایک نامعلوم عالم کی رائے                    | ✿ |
| 210 | شیخ الحدیث ابو انس محمد تیجی گوندوی کی رائے | ✿ |
| 211 | حافظ زیریں علی زئی کی رائے                  | ✿ |
| 218 | مفتي شير محمد علوی کی رائے                  | ✿ |
| 219 | مفتي ابو الحسن محمد تونسی کی رائے           | ✿ |
| 219 | مفتي ابو الحسن محمد تونسی کی رائے           | ✿ |





## مقدمہ

### عقیدہ عذاب القبر اور منکرین حدیث

عذاب قبر کا عقیدہ قرآن و حدیث سے ثابت شدہ ایک ایسی حقیقت ہے کہ جس کا انکار گویا قرآن کریم ہی کا انکار ہے۔ کوئی شخص اگر سورج کے وجود ہی کا انکار کر دے تو اس کی عقل پر صرف ماتم ہی کیا جاسکتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ عذاب قبر کے ثبوت کے لیے احادیث اس کثرت سے مروی ہیں کہ جن کا کوئی شمار ہی نہیں۔ احادیث متواترہ کا انکار کفر والحاد کی راہ کے علاوہ انسان کو کسی دوسرے راستے کی طرف نہیں لے جاتا۔ یہی وجہ ہے کہ اس عقیدہ کا انکار ہمیشہ باطل پرستوں نے ہی کیا ہے، جب کہ صحیح العقیدہ اہل علم نے ہر دور میں ایسے باطل پرستوں کا مقابلہ کرتے ہوئے انھیں ہریت سے دوچار کیا ہے، ذلت و رسالتی ہر دور میں ایسے لوگوں کا مقدر بنی ہے۔

﴿فَمَا جَزَاءُهُمْ مِنْ يَفْعَلُونَ ذَلِكَ مِنْ كُمْ إِلَّا خِزْنٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۚ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ الْعَذَابِ ۖ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾<sup>①</sup>

واضح رہے کہ عذاب قبر کے عقیدہ کا اثبات اہل سنت والجماعت کے علماء نے ہر دور میں کیا ہے۔ چنان چاہی سلسلہ میں بعض علماء کی تصريحات ملاحظہ فرمائیں:

جناب ابن ابی العزرا رض اپنی شہرہ آفاق کتاب ”شرح العقیدۃ الطحاویۃ“ میں لکھتے ہیں:

”وَقَدْ تَوَاتَرَتِ الْأَخْبَارُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي ثَبَوتِ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَنَعِيمَةٌ لِمَنْ كَانَ لِذَلِكَ أَهْلًا، وَسُؤالٌ

## عذاب قبر

الملكين، فيجب اعتقاد ثبوت ذلك، والإيمان به ولا نتكلم في كيفيةه اذ ليس للعقل وقوف على كيفيته لكونه لا عهد له به في هذا الدار، والشرع لا ياتي بما تحييله العقول ولكن قد ياتي بما تحرر فيه العقول، فان عود الروح الى الجسد ليس على الوجه المعهود في الدنيا، بل تعاد الروح اليه اعادة غير الاعادة المألوفة في الدنيا.....”

”او تحقیق رسول اللہ ﷺ سے عذاب القبر اور قبر میں فرشتوں کے سوال کے متعلق تواتر کے ساتھ احادیث مردی ہیں اس شخص کے لیے جو اس کا مستحق ہو، ان پر اعتقاد رکھنا اور ان پر ایمان رکھنا ضروری ہے۔ البیتہ ان کی کیفیت کے بارے میں ہم کچھ نہیں کہیں گے اس لیے کہ عقل ان کی کیفیت معلوم کرنے سے قادر ہے اور اس جہان میں اس کا علم نہیں نیز شریعت ایسی باتوں کا ذکر نہیں کرتی جس کو عقليں محال سمجھتی ہیں، البیتہ ایسی باتوں کا ذکر کرتی ہے جس میں عقليں حیران ہوتی ہیں، ظاہر ہے کہ روح کا جسم میں واپس آنا اس طرح کا نہیں ہے جس طرح دنیا میں معروف ہے بلکہ روح کا اعادہ اس اعادہ کے خلاف ہے جو دنیا میں معلوم ہے۔“<sup>①</sup>

حافظ ابن قیم رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

”وقال حنبل: قلت لابی عبد الله في عذاب القبر فقال: هذه احاديث صحاح، نؤمن بها، ونقربها، كلما جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم اسناد جيد اقررنا به، اذا لم نقر بما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم ودفعناه وردناه على الله امرة قال الله تعالى: ﴿وَمَا أَنَّا كُمْ الرَّسُولُ فَخُدُوْهُ﴾ قلت له، وعذاب القبر حق؟ قال: حق يعذبون في القبور، قال وسمعت ابا عبد الله

## عناب قبر

13

يقول: نؤمن بعذاب القبر، وبنكرونكيرو، وان العبد يسأل في قبره، يثبت الله الذين امنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة، في القبر ”

”او رام حنبل (بن الحسن بن حنبل شيئاً) كہتے ہیں کہ میں نے امام ابو عبد اللہ (احمد بن حنبل) سے عذاب القبر کے بارے میں پوچھا، انہوں نے فرمایا: عذاب القبر کے بارے میں احادیث صحیح موجود ہیں جن پر ہمارا ایمان ہے، اور جن پر ہم ثابت قدم ہیں جب بھی نبی ﷺ سے اسناد جید کے ساتھ احادیث ہم تک پہنچیں گی ان پر ایمان رکھنا ضروری ہے کیوں کہ اگر ہم ایسی احادیث کو ٹھکراؤ دیں گے تو (گویا) اللہ تعالیٰ کے حکم کو ٹھکراؤ دیں گے، کیوں کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”رسول اللہ ﷺ تھیں جو کچھ دے اسے لے لو۔“

میں نے عرض کیا کہ کیا عذاب القبر حق ہے؟ انہوں نے فرمایا: جی ہاں! حق ہے، وہ قبروں میں عذاب دیے جاتے ہیں، اور میں نے امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ کو فرماتے ہوئے ساکہ: ”ہم عذاب القبر پر اور منکر کیپر پر ایمان رکھتے ہیں اور اس بات پر بھی کہ بندہ سے قبر میں سوال کیا جاتا ہے۔ اور آیت ﴿يَثِبَّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقُوْلِ الْثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ﴾ (الله تعالیٰ ایمان والوں کو قول ثابت کے ذریعے دنیا کی زندگی میں اور آخرت میں ثابت قدم رکھتا ہے) قبر کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔“ ①

حافظ ربانی ابن حجر عسقلانی رضی اللہ عنہ نے تمام اہل السنۃ سے عذاب القبر کا اثبات نقل کیا ہے۔ ②

اور صاحب شرح العقيدة الطحاوية لکھتے ہیں:

① [كتاب الروح، ص: ٨٠]

② [فتح الباري، ج: ٣، ص: ١٨٠]

”وذهب الى موجب هذا الحديث جميع اهل السنة والحديث،“

وله شواهد من الصحيح“

”تمام الـ سنت او الـ احاديث اس حدیث کے قائل ہیں اور اس حدیث کے صحیح شواهد بھی موجود ہیں۔“ ①

امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

اعلم: ان مذهب اهل السنة اثبات عذاب القبر، وقد تظاهرت عليه دلائل الكتاب والسنة، قال الله تعالى: ﴿النَّارُ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ..... الاية﴾ وظاهرت به الاحاديث الصحيحة عن النبي من روایة جماعة من الصحابة في مواطن كثيرة، ولا يمتنع في العقل أن يعيد الله تعالى الحياة في جزء من الجسد وبعذبه، فإذا لم يمنعه العقل، ورد الشرع به وجوب قبوله واعتقاده .....

”جان لے! کہ اہل سنت کا مذہب یہ ہے کہ قبر کا عذاب حق ہے، اور اس پر کتاب و سنت کے واضح دلائل موجود ہیں، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”آگ ہے کہ جس پر وہ (فرعونی) صح و شام پیش کیے جاتے ہیں۔“ اور بنی إسرائيل سے عذاب قبر کے سلسلہ میں بہت سی احادیث صحیحہ موجود ہیں جنہیں صحابہ کرام کی ایک جماعت نے بہت سے موقعوں پر بیان کیا ہے۔ اور عقل بھی اس بات کو حوال نہیں جانتی کہ اللہ تعالیٰ جسم کے کسی جزء میں زندگی لوٹا دے اور اس کو سزا دے، اور جب عقل بھی اس کو ممتنع نہیں سمجھتی اور شرع میں بھی اس کا ثبوت موجود ہے تو اس کو قبول کرنا اور اس پر اعتقاد کرنا واجب ہے۔“ ②

موجودہ دور میں بھی بعض فرقوں نے عذاب قبر کا انکار انتہائی شدت سے کیا ہے، اور

❶ ص: ۳۴۷، بتحقيق احمد شاكر، طبع مكتبة الرياض الحديثة بالرياض

❷ شرح صحيح مسلم: ۲/ ۳۸۵ - ۳۸۶

اس سلسلہ میں مفت کتابیں شائع کر کے عوامِ الناس کو گمراہ کرنے کی زبردست کوشش ہے۔ ان فرقوں میں سے ایک فرقے نے قیامت سے پہلے ہر قسم کے عذاب کو تسلیم کرنے سے انکار کر دیا ہے۔ ان کا نکتہ نظریہ ہے کہ قیامت کے دن حساب و کتاب کے بعد ہی جزا اور جزا کا سلسلہ قائم ہو گا اور قیامت سے پہلے کسی قسم کا کوئی عذاب و ثواب انسان کو نہیں ہو سکتا، اسی سلسلے کا اس فرقے نے ایک کتابچہ ”عذاب قبر قرآن و حدیث کی روشنی میں ایک مکمل جائزہ“ شائع کیا ہے۔ یہ کتابچہ بھجن احباب کراچی کا شائع کردہ ہے، جس میں ”آپ کا ایک خیر خواہ بھائی“، کاتعاون بھی شامل ہے، اور یہ کسی محمد فاضل نامی شخص کا لکھا ہوا ہے۔ موصوف عذاب قبر کے سلسلہ میں یوں اظہارِ خیال فرماتے ہیں:

”عذاب قبر یا بزرخ کا معاملہ ایسے عقائد ہیں جن کا قرآن میں ادنیٰ سا اشارہ بھی نہیں ہے بلکہ بار بار حشر کے دن فیصلہ کیے جانے کے بعد بدله دیے جانے کا ذکر کیا گیا ہے۔ اس لیے عذاب قبر کی ہربات، چاہے وہ کسی کی بھی ہو، خود بخود جھوٹ اور غلط ثابت ہو جاتی ہے، ایسی غلط و جھوٹ بات کا ماننا دراصل قرآن کو غلط و جھوٹ قرار دینے کے ہم معنی ہے۔“<sup>①</sup>

اس عبارت کو پڑھیں اور موصوف کی جہالت کا اندازہ لگائیں، دراصل یہ مفکرین حدیث ناظرہ قرآن کریم بھی پڑھے ہوئے نہیں ہوتے، اور صرف اردو ترجمہ پر اکتفا کرتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ یہ پوری کتاب موصوف کی جہالت کا شاہکار ہے۔

قیامت سے پہلے عذاب کا ذکر قرآن کریم کی متعدد آیات سے ثابت ہے۔ چنانچہ

ایک مقام پر اللہ تعالیٰ اپنے نبی ﷺ سے خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

﴿وَلَوْلَا أَنْ ثَبَّنَكَ لَقَدْ كِدْرَكَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًاٖ ۝ إِذَا لَأَذْفَنَكَ ضِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا﴾<sup>②</sup>

① عذاب قبر، ص: ۱۰

② بنی اسرائیل: ۷۴، ۷۵

”حیات کا الٹ اور متفاہمات ہے، اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے زندگی میں بھی اور حالت موت میں بھی عذاب کا ذکر فرمایا ہے، لہذا ثابت ہوا کہ حالت موت میں بھی عذاب کا ہونا بالکل ممکن ہے، موصوف کے جھٹلانے اور انکار کرنے سے یہ انکل حقیقت بدلت نہیں سکتی۔ موصوف کو قرآن کریم میں ادنیٰ سا اشارہ بھی نہیں کیا اس لیے کہ وہ خود بھی جاہل مطلق ہے اور کسی جاہل استاد کا شاگرد ہے۔ اگر اس نے قرآن کریم کسی تبع سنت عالم سے پڑھا ہوتا تو وہ بھی بھی ایسی اللہ سیدھی نہ ہانکتا، لیکن اس کی عبارت پڑھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ موصوف قرآن کریم کی راہ سے بھی بہت بھٹک چکا ہے اور گمراہی کے کسی عیقین غاریم جا پڑا ہے۔“

### دوسری آیت

دوسرے مقام پر اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَلَوْ تَرَى إِذَا الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلَائِكَةُ بَا سَطُورٍ أَيَّدِيهِمْ حَتَّىٰ أَخْرِجُوهُ أَفْسَكُمْ طَالِيُومَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُوْنِ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرُ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ أَيْمَهُ تَسْتَكْبِرُوْنَ﴾ ①

”کاش تم دیکھ سکو! کہ جب ظالم موت کی ختیوں میں بتلا ہوتے ہیں اور فرشتے اپنے ہاتھ بڑھاتے ہوئے کہتے ہیں: لاوَنکا لاوَنپی جانیں، آج تمہیں ذلت کے عذاب کا صلدیا جائے گا، اس لیے کہ تم اللہ کے ذمہ ناقہ باشیں کہتے تھے اور اس کی آیات سے تکبر کرتے تھے۔“

موصوف اس آیت میں تحریف معنوی کرتے ہوئے لکھتے ہیں: الیوم کا لفظ قیامت اور حشر کے لیے متعدد جملہ استعمال ہوا ہے۔ ② حالاں کہ یہاں عین موت کے وقت کے عذاب کا ذکر ہو رہا ہے، اور قبض روح کے وقت کو الیوم سے تعبیر کیا جا رہا ہے کہ آج قبض روح کے

دن تمہیں ذلت کا عذاب دیا جائے گا۔

حافظ ابن کثیر رض اس آیت کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

کاش کر تو ان ظالموں کو سکرات موت کی حالت میں دیکھا جب کہ فرشتوں کے ہاتھ ان کی طرف بڑھ رہے ہوں گے اور وہ مار پیٹ کر رہے ہوں گے۔ یہ محاورہ مار پیٹ سے ہے، جیسے ہایل، قابل کے قسم میں ﴿لَيْلَنَّ بَسَطْتُ إِلَيْيَ يَدِكَ ①﴾ ہے۔ اور آیت میں ﴿وَيَسْطُوْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيهِمْ وَأَسْتَهْمِ بِالسُّوْءِ ②﴾ ہے، ضحاک اور ابو صالح نے بھی یہی تفسیر کی ہے۔

خود قرآن کی آیت میں ﴿يَضْرِبُونَ وُجُوهُهُمْ وَأَذْبَارُهُمْ ③﴾ موجود ہے، یعنی کافروں کی موت کے وقت فرشتے ان کے منہ پر اور کمر پر مارتے ہیں۔ یہی بیان یہاں ہے کہ فرشتے ان کی جان لکانے کے لیے انہیں مار پیٹ کرتے ہیں اور کہتے ہیں اپنی جانیں نکالو۔ ④

دوسرے مقام پر اس بات کی مزید وضاحت کی گئی ہے:

﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا لَا الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهُهُمْ وَأَذْبَارُهُمْ وَذُوْقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ⑤﴾

”کاش تم دیکھ سکتے! کہ جب فرشتے ان لوگوں کی رو جس قبض کرتے ہیں، جنہوں نے کفر کیا ہے۔ وہ ان کے چہروں اور پیٹوں پر مار مارتے ہیں، اور کہتے ہیں: اب چکمو آگ کے عذاب کامزہ۔“ نیز ملاحظہ فرمائیں سورۃ محمد آیت ۲۷

اس وضاحت سے ثابت ہو گیا کہ یہ عذاب قبض روح کے وقت ہوتا ہے، اور موصوف

❶ [۲۸: ۲۸] / المائدۃ:

❷ [۲۰: ۶۰] / الممتتحۃ:

❸ [۵۰: ۸] / انسال:

❹ تفسیر ابن کثیر اردو جلد: ۲، ص: ۲۶۳۔ طبع مکتبہ قدوسیہ، لاہور

❺ [۵۰: ۸] / انسال:

## عذابِ قبر

قیامت کے دن کی آیات کو درمیان میں لا کر اس مسئلہ کو الجھانا چاہتے ہیں۔ موصوف کو غالباً یوم اور الیوم کا فرق بھی معلوم نہیں ﴿الیومِ اکملُت لَكُمْ دِيْنَکُمْ﴾<sup>①</sup> ”آج کے دن میں نے تمہارے لیے تمہارے دین کو مکمل کر دیا ہے۔“

کیا اس آیت کا یہ مطلب ہوگا کہ قیامت کے دن یہ دین مکمل ہوگا؟ بہر حال یہ جہالت اور جھوٹ کی انتہا ہے، کیوں کہ موصوف نے قیامت سے پہلے کے عذاب کو جھوٹ قرار دیا تھا۔ اب جو شخص اللہ تعالیٰ پر جھوٹ بات کہے یا جھوٹا بہتان باندھے اس کا صلہ کیا ہوگا؟ ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِأَيْتِهِ طَإِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ﴾<sup>②</sup>

”اور اس شخص سے بڑھ کر ظالم کون ہوگا جو اللہ پر جھوٹ باندھے یا اس کی آیات کو جھٹائے، یقیناً ظالم فلاخ نہیں پاتے۔“

موصوف یوم الحست کے متعلق وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

یہ اقرار روحوں سے نہیں بلکہ ذریت آدم (آدم کی اولاد یعنی جسم و جان کے مرکب) سے لیا گیا۔<sup>③</sup>

دنیا میں آنے سے پہلے جسم پیدا ہی نہیں ہوا تھا، صرف روحیں موجود تھیں لیکن موصوف نے ان روحوں کو جسم و جان بھی عنایت کر دیے۔ حاشیے میں لکھتے ہیں:

موت کے بعد کوئی زندگی نہیں بلکہ فا ہو کر انسان عدم میں چلا جاتا ہے۔<sup>④</sup> اور حرف اول میں لکھا ہے: ”اس طرح تیری زندگی کا کوئی تصور اسلام پیش نہیں کرتا، ایک لامتناہی عرصہ ہے جو دنیاوی موت اور قیامت کی زندگی کے درمیان ہے اور وہ بزرخ ہے، جس کا حال اللہ تعالیٰ بہتر جانتا ہے۔“ آگے لکھتے ہیں:

<sup>①</sup> ۳: المائدۃ / ۵

<sup>②</sup> ۲۱: الانعام / ۶

<sup>③</sup> ۱۱: ص

<sup>④</sup> ۱۲: ص

عنای قبر

”اور در میانی عرصہ ایک گھری طویل نیند ہے۔ ① صفحہ نمبر ۱۳ کا عکس ملاحظہ فرمائیں:  
 آنے والام: اور اس شخص سے بڑا ظالم اور کون ہو گا جو واللہ پر جھوٹا بہتان کھڑے، یا کہے کہ مجھ پر  
 وحی آتی ہے، درآں کہ اس پر کوئی وحی نازل نہ کی گئی ہو۔ یا جو اللہ کی نازل کردہ چیز کے مقابلہ میں  
 کہے کہ میں بھی ایسی چیز نازل کر کے دکھادوں گا؟ کاش تم ظالموں کو اس حالت میں دیکھ سکو جب  
 کوہ سکرات موت میں ڈکیاں کھار ہے ہوتے اور فرشتے ہاتھ بڑھا بڑھا کر کہہ رہے ہوتے  
 ہیں: ”لاؤ نکالو اپنی جان، آج تمھیں ان باتوں کی پاداش میں ذلت کا عذاب دیا جائے گا جو تم  
 اللہ پر تہمت رکھ کر ناحق بنا کرتے تھے اور اس کی آیات کے مقابلہ میں سرکشی دکھاتے تھے۔“  
 آنے والے: کاش تم اس حالت کو دیکھ سکتے جب کفر شتے مقتول کافروں کی رو میں قبض کر رہے  
 تھے، وہ ان کے چہروں اور ان کے کولہوں پر ضربیں لگاتے جاتے تھے اور کہتے جاتے تھے: ”لو  
 اپ جلنے کی سزا بھجن تو۔“

**النحل: ٤٨**: ہاں انہی کافروں کے لیے جو اپنے نفس پر ظلم کرتے ہوئے جب ملائکہ کے ہاتھوں گرفتار ہوتے ہیں تو (سرکشی چھوڑ کر) فوراً گیس ڈال دیتے ہیں اور کہتے ہیں: ”ہم تو کوئی قصور نہیں کر رہے تھے“، ملائکہ جواب دیتے ہیں کہ کیسے نہیں کر رہے تھے؟ اللہ تمہارے کرتوتوں سے خوب واقف ہے۔“

۳۷: وہ مقین جن کی روحس پاکیزگی کی حالت میں جب ملائکہ قبض کرتے ہیں تو کہتے ہیں:  
 ”سلام ہو تمیر، جاؤ جنت میں ائے اعمالوں کے بد لے۔“

**محمد ۲۷:** پھر اس وقت کیا حال ہو گا جب فرشتے ان کی روئیں قبض کریں گے اور ان کے منہ اور پٹھوں پر مارتے ہوئے انھیں لے جائیں گے۔

**یہاں تک:** (آخر کاران لوگوں نے اُسے قتل کر دیا اور) اس شخص سے کہہ دیا گیا کہ ”داخل ہو جا جنت میں“ اُس نے کہا ”کاش میری قوم کو یہ معلوم ہوتا کہ میرے رب نے کس چیز کی پردولت میری مغفرت فرمادی۔“

**المومن ٤٦:** دوزخ کی آگ ہے جس کے سامنے سچ و شام وہ پیش کیے جاتے ہیں اور جب

## عزاب قبر

20

قیامت کی گھڑی آجائے گی تو حکم ہو گا کہ آلی فرعون کوشیدہ ر عذاب میں داخل کرو۔ ①

اوپر جو کچھ کہا گیا ہے یا اس کی نفی کر رہا ہے، بلکہ ایک مقام پر ارشاد ہے:

﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ أَحَدُهُمُ الْمَوْتَ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونَ ۝ لَعَلَّيٰ أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ ۚ كَلَّا طَإِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَاتِلُهَا طَوَّ مِنْ وَرَآئِهِمْ بَرْزَخٌ إِلَى يَوْمِ يُبَعَثُونَ﴾ ②

”یہاں تک کہ جب ان میں سے کسی ایک کے پاس موت آئے گی تو وہ کہے گا۔“

میرے رب! مجھے واپس (دنیا میں) بھیج دے۔ تاکہ میں تیک عمل کروں اس (زمانے) میں جو میں چھوڑ آیا ہوں، (اللہ فرمائے گا) بالکل نہیں، یقیناً وہ تو ایک بات ہے جو وہ بول رہا ہے۔ ان کے پیچے بزرخ ہے اس دن تک جب ان کو دوبارہ اٹھایا جائے گا۔“

اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ مرنے والا اللہ تعالیٰ سے مهلت طلب کرتا ہے کہ اسے دوبارہ دنیا میں بھیج دیا جائے، لیکن اللہ تعالیٰ اس کی اس تمنا کو رد کرتا ہے۔ اور یہ مکالمہ قیامت کے قائم ہونے سے پہلے موت کے وقت ہی ہوتا ہے، کیوں کہ اس آیت کے الفاظ ﴿إِلَى يَوْمِ يُبَعَثُونَ﴾ اس پر دلالت کر رہے ہیں۔

موصوف آخرت کے معاملات کو دنیا پر قیاس کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ”اور فیصلے سے پہلے سزا دنیا میں بھی ایک عکین جنم مانا جاتا ہے۔“

اللہ تعالیٰ انسان کے تمام اعمال سے باخبر ہے، بلکہ انسان کے پیدا ہونے سے پہلے بھی اللہ تعالیٰ کو معلوم تھا کہ کون شریٰ ہے اور کون سعید، کون صالح ہے اور کون نافرمان۔ وہ اگر کسی کو سزا دیتا ہے تو عدل و انصاف کے ساتھ دیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کسی پر ظلم نہیں کرتا۔ لہذا قیامت کے دن سے پہلے بھی نافرمانوں کا عذاب میں بنتا ہونا اللہ تعالیٰ کا عین انصاف ہے۔ دراصل جب انسان فوت ہو جاتا ہے تو موت کے وقت فرشتے اس کے جسم سے روح کو قبض کر لیتے

① صفحہ ۱۳ کی عبارت ختم ہوئی۔

② ۹۹ / المؤمنون : ۲۲

## عنایب قبر

21

ہیں، جسم اور روح کی اسی جدائی کا نام موت ہے، اور ہر صاحب انسان کی روح کو جنت میں داخل کر دیا جاتا ہے جب کہ نافرانوں کی ارواح جہنم میں چلی جاتی ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں: **النحل آیت ۳۲، نیس آیت ۲۶، الفجر آیت ۲۷ تا ۳۰، نوح آیت ۲۵، النحل آیت ۲۸، الانعام آیت ۹۳۔**

قيامت کے دن اللہ تعالیٰ جب انسان کو دوبارہ زندہ کرے گا، روح جسم میں داخل ہو جائے گی تو اس وقت مکمل انسان کو اللہ تعالیٰ اپنے وعدے کے مطابق، نیک کو اس کا نامہ اعمال دائیں ہاتھ میں اور نافرمان کو اس کے بائیں ہاتھ میں دے دے گا، پھر صاحب انسان کو جنت میں داخل کر دیا جائے گا اور نافرمان کو جہنم میں۔ یہ معاملہ اس مکمل انسان کے ساتھ ہو گا۔ جب کہ قیامت سے پہلے صرف ارواح کو جنت یا جہنم میں داخل کیا گیا تھا، اجسام قبروں میں راحت یا عذاب میں بنتا تھا، جیسا کہ صحیح احادیث میں آیا ہے۔

اگرچہ اللہ تعالیٰ کو ہر انسان کے متعلق علم ہے کہ کون صالح ہے اور کون نافرمان۔ اور وہ اپنے عدل و انصاف کے مطابق انھیں جنت یا جہنم میں داخل کر سکتا ہے لیکن قیامت کے دن وہ اپنے عدل و انصاف کا مظاہرہ فرمائے گا تاکہ ہر شخص جان لے کے اللہ تعالیٰ کتنا زبردست ہے، قوت اور طاقت والا ہے، اور وہ ہر انسان سے عدل و انصاف کرے گا، اس دن جہاں وہ نافرانوں پر غصب ناک ہو گا وہاں مومنوں کے لیے اس کی صفت رحمت بھی عروج پر ہو گی، اب اگر اللہ رب العالمین قیامت سے پہلے بھی نیک انسانوں کو نعمتوں سے نوازے اور نافرانوں کو عذاب میں بنتا کرے تو یہ بھی اس کا عدل و انصاف ہی ہے، کیوں کہ وہ ہر طرح کی حقیقت سے واقف ہے، اور باریک میں ہے، اسے پہلے ہی معلوم ہے کہ کون جنت کا مستحق ہے اور کون جہنم کا حق دار ہے۔ لہذا اللہ تعالیٰ اس بات کا پابند نہیں کہ دنیا کی عدالتوں کی طرح کسی شخص کے متعلق جب تک کوئی فیصلہ نہ ہو جائے، اس سے پہلے اسے مجرم یا بے گناہ نہیں مانتا۔ اللہ تعالیٰ کے معاملات دنیا کے جھوٹ اور حکمرانوں کی طرح نہیں ہیں، وہ تو ہر بات سے واقف اور باریک میں ہے۔ انسان کو موت آتی ہے تو اسی وقت فیصلہ ہو جاتا ہے کہ وہ جنتی ہے یا جہنمی۔ یہ اللہ تعالیٰ کا علم ہے اور وہ عالم الغیب والشهادۃ اور عالم الغیوب ہے۔ بلکہ

## عناب قبر

انسان ابھی دنیا میں ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے گناہوں کی وجہ سے اس پر مختلف قسم کے عذاب بھیج دیتا ہے اور اسے تباہ و بر باد کر دیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿فَكُلُّا أَخْدُنَا بِذَنْبِهِ ۝ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبَةً ۝ وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْدَتْهُ الصَّيْحَةُ ۝ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَقْنَا بِهِ الْأَرْضَ ۝ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْرَقْنَا  
وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكُنْ كَانُوا آنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾ ①

”آخر کار ہر ایک کو ہم نے اس کے گناہ میں پکڑا، پھر ان میں سے کچھ وہ ہیں جن پر ہم نے پھراو کرنے والی ہوا بھیجی، اور ان میں سے کچھ وہ ہیں جن کو ایک زبردست دھماکے نے آ لیا، اور کچھ وہ ہیں جن کو ہم نے زمین میں دھنسا دیا، اور کچھ وہ ہیں کہ جن کو ہم نے غرق کر دیا، اللہ نبیس تھا ان پر ظلم کرتا مگر وہ خود ہی اپنے آپ پر ظلم کرتے تھے۔“

قوم نوح، عاد، ثمود، آلی فرعون، قارون، قوم شعیب یعنی اصحاب مدین، قوم لوط..... وغیرہم، کیا ان کے واقعات موصوف نے قرآن کریم میں نہیں پڑھے کہ جنہیں اللہ تعالیٰ نے عذاب کے ذریعے ہلاک کر دیا تھا، تباہی و بر بادی اور ہلاکت ان کا مقدر بن گئی تھی۔

﴿فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ۝ إِنَّ رَبَّكَ لِيَالْمُرْصَادُ﴾ ②

”پھر تیرے رب نے ان پر عذاب کا کوڑا برسادیا، بے شک تمہارا رب (ایے لوگوں کی) گھات میں ہے۔“

اب موصوف بتائیں کہ یوم الحساب سے پہلے ان لوگوں کو شدید عذاب میں بٹلا کرنا اور انھیں تباہ و بر باد کر دینا، اسے وہ اللہ تعالیٰ کا انصاف قرار دیں گے؟ یا نہیں۔ اور پھر دنیا میں اگر انھیں عذاب ہو سکتا ہے تو عذاب قبر سے انھیں کون سی چیز نانع ہو سکتی ہے؟

آپ خود ہی اپنی اداویں پر ذرا غور کریں

ہم جو عرض کریں گے تو شکایت ہوگی

احادیث رسول ﷺ کے متعلق بھی موصوف نے من گھڑت اور خود ساختہ قسم کے اصول

## عناب قبر

بیان کر کے انھیں ناقابل اعتبار قرار دینے کی کوشش کی ہے، جب کہ موصوف کے یہ تمام خود ساختہ اصولوں سے قرآن کریم کی بھی نفی ہوتی ہے۔ جس نبی ﷺ نے اس امت کو قرآن عنایت فرمایا، صحابہ کرام کے پرد کیا، انہی صحابہ نے آپ کی سنت و نیزرت کو بھی محفوظ فرمایا تھا، پھر صحابہ کرام نے تابعین پھر تبع تابعین اور پوری امت کے حوالے قرآن کریم بھی کیا اور سنت رسول ﷺ بھی۔ یہ کیا بات ہوئی کہ آپ کے نزدیک قرآن کریم تو محفوظ رہ گیا اور سنت رسول و احادیث کا معاملہ مٹکوں ہو گیا۔

حقیقت یہ ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم کو محفوظ فرمایا اسی طرح احادیث رسول ﷺ کو بھی محفوظ فرمادیا تھا۔ اس کی گواہی خود قرآن کریم نے دی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿فَإِنْ تَنَازَّ عَنْمُونَ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَ الرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ

بِاللَّهِ وَ إِلَيْهِ الْأَيُّومُ الْآخِرُ طَذِلَكَ خَيْرٌ وَ أَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾ ①

”پھر اگر تمہارے درمیان کسی معاملہ میں نزاع ہو جائے تو اسے اللہ اور اس کے رسول کی طرف پھیر دو، اگر تم واقعی اللہ اور روز آخیر پر ایمان رکھتے ہو، یہی ایک صحیح طریق کا راور انعام کے اعتبار سے بھی بہتر ہے۔“

اس آیت میں اللہ تعالیٰ اور رسول ﷺ دونوں ہی کو معیار قرار دیا گیا ہے۔ اور بتایا گیا ہے کہ جب کسی مسئلہ میں لوگوں کے درمیان اختلاف و نزاع ہو جائے اور لوگ اس مسئلہ کے متعلق مختلف آراء و نظریات رکھتے ہوں تو ایسی صورت میں اس کے حل کی کیا صورت ہوگی؟ اس کا جواب قرآن کریم نے اس آیت میں دیا ہے۔

معلوم ہوا کہ جب بھی کسی مسئلہ میں اہل اسلام کے درمیان اختلاف ہو تو اس کے حل کی صورت یہ ہوگی کہ اس مسئلہ کا حل قرآن و حدیث سے دریافت کیا جائے۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں قرآن و حدیث کو حکم قرار دیا ہے۔ اور جو شخص اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان کا دعوے دار ہے تو وہ اخلاقی مسائل کا حل قرآن و حدیث ہی میں تلاش کرے گا۔ بصورت

دیگر ایے شخص کا دعویٰ ایمان ہی مٹکوں ہے۔ لیکن دیکھا یہ گیا ہے کہ مختلف فرقے اختلافی مسئلہ کا حل قرآن و حدیث کے بجائے اپنی منظور نظر شخصیات سے حاصل کرتے ہیں۔ اور جو حل انھیں اپنے امام، اپنے قائد، اور اپنے امیر جماعت سے مل جائے تو وہ اسے قبول کرتے ہیں اور قرآن و حدیث کی طرف نظر انہا کر بھی نہیں دیکھتے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿فَلَا وَرِبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَعْجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا فَضَيَّتْ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ ①

”پس نہیں اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)! تمہارے رب کی قسم! یہ بھی مومن نہیں ہو سکتے جب تک کہ اپنے باہمی اختلافات میں یہ تم کو فیصلہ کرنے والا نہ مان لیں، پھر جو کچھ تم فیصلہ کرو اس پر اپنے دلوں میں بھی کوئی تنگی نہ محسوس کریں بلکہ سر برستیم کر لیں۔“

معلوم ہوا کہ نبی ﷺ کو اختلافی مسائل میں حکم نہ ماننے والا ایمان سے خارج ہے، چاہے وہ اپنے آپ کو لاکھ مسلم یا تو حیدی کہے۔

اس وضاحت سے ثابت ہوا کہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان اور آپ کی حدیث اختلافی مسائل میں حکم کا درجہ رکھتی ہیں۔ اور صحیح حدیث کے آجائے کے بعد بھی اگر کوئی شخص حدیث میں شک و شبہ کا اظہار کرتا ہے، یا اس حدیث کو اپنی رائے کے خلاف سمجھتے ہوئے جھٹلا دیتا ہے، یا اپنی تنظیم کے کسی امیر کی بات اور رائے کو حدیث پر مقدم سمجھتا ہے، تو بس سمجھ لیں کہ اس شخص کا اسلام مٹکوں ہو چکا ہے اور اس کا دعویٰ ایمان جھوٹا ہے۔ چاہے وہ اپنے آپ کو لاکھ تو حیدی اور مسلم کہے، کیوں کہ وہ اپنے دعویٰ میں غلط ثابت ہو چکا ہے۔ اور اب یہ صرف دکھاوے کے لیے مسلم بنا ہوا ہے، اور حقیقتاً وہ اپنی کسی محبوب شخصیت کے عقائد و نظریات کا گرویدہ ہو چکا ہے، قرآن و حدیث اس کے سامنے اب ثانویٰ حیثیت اختیار کر چکے ہیں۔ ہدایت کی راہ واضح ہو جانے کے بعد بھی جو شخص راہ ہدایت کو اختیار نہ کرے، اپنی یا اپنی کسی محبوب شخصیت کی رائے پر مصروف ہو، تو یہ شخص ایمان والا کیسے ہو سکتا ہے؟ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلٍ﴾

عذاب قبر

25

**الْمُؤْمِنُونَ نُولَهُ مَا تَوَلَّى وَنُصِّلُهُ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا** ﴿١﴾

”اور جو شخص رسول ﷺ کی مخالفت کرے ہدایت واضح ہو جانے کے بعد اور اہل ایمان کے راستے کے سوا کسی دوسرے راستے پر چلے تو اس کو ہم اسی طرف چلا کیں گے جدھروہ خود پھر گیا ہے، اور اس کا شکانہ جہنم ہے جو بذریں جائے قرار ہے۔“

قرآن و حدیث را ہدایت ہیں اور اس را ہدایت پر چلتا ہر مسلم پر لازم ہے، لیکن جو شخص ہدایت واضح ہو جانے کے بعد، یعنی حدیث معلوم ہو جانے کے بعد بھی آپ کے فرمان کو ترک کر دیتا ہے تو وہ رسول ﷺ کی مخالفت کر رہا ہے اور مومنین یعنی صحابہ کرام کے راستے کو چھوڑ کر کسی دوسری راہ پر چل پڑا ہے، اس کا انجام ظاہر ہے یعنی جہنم کے سوا اس کا اور کون سا شکانہ ہو سکتا ہے؟ اس آیت سے واضح ہو گیا کہ رسول ﷺ کی سنت ہدایت ہے اور اس کی مخالفت جہنم میں جانے کا سبب ہے۔ اور پھر جو شخص آپ کے ایک فرمان کا نہیں بلکہ احادیث متواترہ کا انکاری ہو۔ کیوں کہ عذاب قبر کے سلسلہ میں اس قدر احادیث مردوی ہیں جو تو اتر کی حد کو پہنچ چکی ہیں، ان تمام احادیث کا انکاری مومن کیسے ہو سکتا ہے؟ **فَاغْتَبِرُوا** یا **أُولَى الْأَبْصَارِ** پھر جو شخص احادیث رسول ﷺ کا انکار اپنی رائے سے کرے اور اپنی رائے کو قرآن و حدیث پر مقدم سمجھے تو ایسے شخص کے متعلق اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

**﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهَ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَّخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشْوَةً طَفَّمْنُ يَهْدِيهِ مِنْ مَّبْعَدِ اللَّهِ طَافِلًا تَذَكَّرُونَ﴾** ②

”پھر کیا تم نے اس شخص کا حال بھی دیکھا ہے جس نے اپنی خواہش نفس کو اپنا اللہ (محبود) بنالیا، اور اللہ تعالیٰ نے علم کے باوجود اسے گراہ کر دیا، اور اس کے کانوں اور دل پر مہر لگادی، اور اس کی آنکھوں پر پردہ ڈال دیا، پس اللہ کے بعذاب کون اسے ہدایت دے گا؟ کیا تم لوگ کوئی سبق نہیں لیتے۔“

منکرین حدیث ایک طرف تو احادیث صحیح کا انکار کرتے ہیں لیکن اپنے مطلب کی من گھڑت اور موضوع روایات کو خاموشی سے نقل کر رہے ہیں۔ جس کی مثال آگے آ رہی ہے۔ دراصل یہ لوگ اپنے نفس کے پچاری ہوتے ہیں اور اپنے نفس کو اللہ کے مقام پر فائز کر دیتے ہیں۔

### حدیث رسول ﷺ پر ایمان لانا ایمانیات میں شامل ہے

عذاب القبر کا عقیدہ اسلام کے بنیادی عقائد میں سے ایک ہے اور باطل فرقوں کے علاوہ کسی نے بھی اس کا انکار نہیں کیا۔ اور جن فرقوں نے اس عقیدہ کا انکار کیا انھیں اس مقصد کے لیے احادیث کا بھی انکار کرنا پڑتا، حالاں کہ احادیث صحیح کا انکار قرآن ہی کا انکار ہے۔ قرآن و حدیث دونوں وحی ہیں اور ان میں سے کسی ایک کا بھی انکار وحی کا انکار ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿إِتَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ أُولَيَاءٌ طَّالِبِيَّا  
مَا تَنَّدَّكُرُونَ﴾ ①

”جو کچھ تمہارے رب کی طرف سے تم پر نازل کیا گیا ہے اس کی اتباع کرو، اور اس کے علاوہ دوسراے اولیاء کی اتباع نہ کرو۔ مگر تم نصیحت کم ہی مانتے ہو۔“

معلوم ہوا کہ اتباع صرف اس کی ہے جو رب کی طرف سے نازل کیا گیا ہے، اس کے سوا کسی اور کسی اتباع منوع ہے۔ مگر اس نصیحت کو کم لوگ ہی مانتے ہیں۔ کیوں کہ کوئی اپنے بڑوں کی اتباع و پیروی کرتا ہے۔ کوئی اپنے اماموں اور علماء کی اتباع کرتا ہے اور کوئی اپنے نفس کی اتباع کرتا ہے۔

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتِيْعُوا اللَّهَ وَآتِيْعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا  
أَعْمَالَكُمْ﴾ ②

”اے ایمان والو! اطاعت کرو اللہ تعالیٰ کی اور اطاعت کر و رسول ﷺ کی اور (ان کی اطاعت سے منہ موڑ کر) اپنے اعمال کو ضائع نہ کرو۔“  
اللہ تعالیٰ یا رسول ﷺ میں سے کسی ایک کی اطاعت سے انکار اعمال کو ضائع (برباد) کرنے کے مترادف ہے۔ اور اطاعت کے لحاظ سے دونوں اطاعتوں میں کوئی فرق نہیں کیوں کہ رسول ﷺ کی اطاعت بھی اللہ تعالیٰ ہی کی اطاعت ہے۔

﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ﴾ ①

”جس نے رسول ﷺ کی اطاعت کی اس نے درحقیقت اللہ تعالیٰ ہی کی اطاعت کی۔“

اور رسول ﷺ اپنے جی سے کوئی بات نہیں کہتے تھے بلکہ وہ جو فرماتے تھے وہی کی بناء

پر فرمایا کرتے تھے:

﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَىٰ ۝ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ﴾ ②

”وہ (نبی ﷺ) اپنی خواہش نفس سے نہیں بولتے بلکہ ان کا بولنا تو وہی کی بناء پر ہے کہ جوان پر نازل کی جاتی ہے۔“

ایک مقام پر رسول ﷺ کی حیثیت کو ان الفاظ میں بیان فرمایا گیا ہے:

﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾ ③

”اور ہم نے آپ ﷺ پر ذکر (قرآن کریم) نازل فرمایا ہے تاکہ جو کچھ ان کے لیے نازل کیا گیا ہے آپ ﷺ اس کی تشریع و دوضاحت کر کے لوگوں کو بتادیں اور تاکہ لوگ غور و فکر کریں۔“

اس آیت سے واضح ہوا کہ قرآن کریم کے احکامات اور فرماں کی نبی ﷺ اپنے قول

٤٠ / النساء: ١

٤٣ / النجم: ٥٣

٤٤ / النحل: ١٦

عمل کے ذریعے تشریع و توضیح فرمانے پر مقرر کیے گئے تھے، بلکہ آپ ﷺ چلتے پھرتے قرآن تھے۔ چنانچہ جناب سعد بن ہشام رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ اے ام المؤمنین! مجھے رسول ﷺ کے اخلاق کے متعلق خبر دیجیے؟ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا: «کان خلقہ القرآن»، «یعنی آپ ﷺ کا خلق قرآن تھا۔» کیا تم نے قرآن کریم کا مطالعہ نہیں کیا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾<sup>①</sup> اور بے شک تم اخلاق کے بڑے مرتبے پر ہو۔<sup>②</sup>

اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں حکم فرمایا: وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ "نماز قائم کرو۔" اب نماز کس طرح قائم کی جائے؟ اس کا مکمل طریقہ جناب محمد رسول اللہ ﷺ نے عملاً سکھایا، یعنی استجاء، وضو، نماز کی ادائیگی کا مکمل طریقہ، قیام، رکوع، بحود، فرائض، نوافل، اذان، اقامۃ، قنوت، وقت نمازیں وغیرہ وغیرہ، غرض نماز کے ہر ہر مسئلہ کی تشریع ووضاحت نبی ﷺ نے قول اور فعل افرادی اور امت سے ارشاد فرمایا:

«صلوا کما رائیتمنی اصلی» "نماز اس طرح پڑھو جیسا کہ مجھے نماز پڑھتے دیکھتے ہو۔"<sup>③</sup>

اسی طرح اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: وَأَتُو الْرَّكُوَةَ "اور زکوٰۃ ادا کرو۔"<sup>④</sup> اب زکوٰۃ کب ادا کی جائے؟ اور کتنی ادا کی جائے؟ اس کا مکمل طریقہ نبی ﷺ نے اپنی احادیث میں بیان فرمایا ہے۔ اسی طرح دین کے دوسرے معاملات کی وضاحت بھی نبی ﷺ نے اپنے قول عمل کے ذریعے فرمادی ہے۔ پس ثابت ہوا کہ دین قرآن وحدیث کا نام ہے۔ اب اگر کوئی شخص اپنے کسی باطل عقیدہ کی وجہ سے کسی حدیث کا انکار کرتے تو اس نے حدیث کا انکار کر کے گویا نبی ﷺ کے فرمان کا انکار کر دیا، اور فرمان رسول ﷺ کا انکار کرنے والا قرآن کا منکر ہے۔ اللہ تعالیٰ کو معلوم تھا کہ ایسے لوگ بھی پیدا ہوں گے جو قرآن کریم

❶ ۶۸ / القلم: ۴

❷ مسنند احمد، ج: ۶، ص: ۹۱، تفسیر ابن کثیر، ج: ۴، ص: ۴۰۲

❸ بخاری

❹ ۸۳ / البقرة: ۲

## عناب قبر

کی من مانی تشریع بیان کریں گے۔ لہذا اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم کی تشریع و تفسیر کی ذمہ داری نبی ﷺ کے ذمے لگادی اور قیامت تک کسی کو بھی اس بات کا حق نہیں دیا کہ وہ قرآن کریم کی کوئی جدید تشریع بیان کرے، اور جو لوگ خوارج، م Hazel، جمیعہ، قد ریہ، مر جیہ، پرویز، عثمانی، مسعود، مسعودیین حدیث وغیرہم کی تشریع پر راضی ہو چکے ہیں تو گواہوں نے قرآن کریم کا انکار کر دیا ہے، کیوں کہ رسول ﷺ کے علاوہ کسی کو بھی قرآن کی تشریع کا حق حاصل نہیں ہے۔ ثابت ہوا کہ حدیث کا انکار کرنے والے نہ صرف مسکرین حدیث ہیں بلکہ وہ مسکرین قرآن بھی ہیں، اور جو لوگ یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ ہم قرآن کریم کو تو مانتے ہیں لیکن حدیث کا انکار کرتے ہیں تو انہوں نے قرآن کریم کو بھی نہیں مانا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِعِصْمٍ وَنَكْفُرُ بِبَعْضٍ لَا وَيُرِيدُونَ أَن يَعْلَمُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۝ أُولَئِكَ هُمُ الْكُفَّارُ حَقًّا ۝ وَأَغْسَدْنَا لِلْكُفَّارِ إِنَّ عَذَابَآبَا مُهِنَّا ۝ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ ۝ أُولَئِكَ سَوْفَ يُؤْتَيْهِمْ أَجُوزَهُمْ ۝ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ۝﴾

”جو لوگ اللہ اور اس کے رسولوں سے کفر کرتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ اللہ اور اس کے رسولوں کے درمیان تفریق کریں اور کہتے ہیں کہ ہم کسی کو مانیں گے اور کسی کو نہ مانیں گے اور کفر و ایمان کے بیچ میں ایک راہ نکالنے کا رادہ رکھتے ہیں، وہ سب کپے کافر ہیں اور ایسے کافروں کے لیے ہم نے وہ سزا مہیا کر رکھی ہے جو انہیں ذلیل خوار کر دینے والی ہو گی۔ بخلاف اس کے کہ جو لوگ اللہ اور اس کے تمام رسولوں کو مانیں اور ان کے درمیان تفریق نہ کریں، ان کو ہم ضرور ان کے اجر عطا کریں گے اور اللہ بڑا درگزر فرمائے والا، رحم کرنے والا ہے۔“

ثابت ہوا کہ اللہ اور اس کے رسولوں کو ماننے کا مطلب یہی ہے کہ سب پر ایمان رکھا

جائے اور ان میں سے کسی کے درمیان بھی تفریق نہ کی جائے، یعنی اگر یہ دعویٰ کرے کہ میں اللہ تعالیٰ کو مانتا ہوں لیکن رسولوں کا انکار کرتا ہوں تو یہ بھی مانا نہ ہوا۔ اور اگر کوئی یہ دعویٰ کرے کہ میں بعض رسولوں کو مانتا ہوں اور بعض کا انکار کرتا ہوں تو یہ بھی کھلا کفر ہے۔ اسی طرح کسی کا یہ دعویٰ کہ میں قرآن کریم کو تو مانتا ہوں لیکن حدیث رسول ﷺ کو نہیں مانتا تو واضح رہے کہ ایسا شخص قرآن کریم کا بھی انکاری ہے، کیوں کہ اس نے قرآن کریم کے حکم وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ”اور رسول ﷺ کی اطاعت کرو“ کا انکار کر دیا ہے۔

**کیا کوئی حدیث قرآن کریم کی کسی آیت کے خلاف ہے؟**

بعض لوگ یہ بھی دعویٰ کرتے ہیں کہ فلاں حدیث قرآن کریم کی فلاں آیت سے مکراتی ہے یا اس کا مضمون قرآن کریم کے فلاں مضمون کے خلاف ہے تو یہ لوگ بھی اسی قبل سے تعلق رکھتے ہیں۔ حدیث کو قرآن کریم سے مکرانے والے فرق باطلہ ہی تھے، اور انہوں نے ہی یہ اصول وضع کیے تھے۔ واضح رہے کہ یہ باطل عقیدہ بھی شیعہ کا ہے، چنانچہ شیعہ کی معتبر کتاب اصول کافی میں ہے۔

**فَمَا وَافَقَ كَتَابَ اللَّهِ فِي خَدْنَوْهُ وَمَا خَالَفَ كَتَابَ اللَّهِ فِي دُعَوَهُ . ①**

”پس جو (حدیث) کتاب اللہ کے موافق ہو تو اسے لے لوا اور جو کتاب اللہ کے خلاف ہو تو اسے چھوڑ دو۔“

اب اگر کوئی یہ اصول بیان کرے تو سمجھ لیں کہ وہ شیعہ مذہب کی تبلیغ کر رہا ہے۔

یاد رہے کہ مکرین حدیث اس مضمون کی بعض روایات کا بھی ذکر کرتے ہیں مگر حقیقت یہ ہے کہ اس طرح کی تمام روایات موضوع اور من گھرست ہیں، ان میں سے کوئی روایت بھی پایہ ثبوت کو نہیں پہنچتی ہے۔ تفصیل سے یہ سطور قاصر ہیں، مختصر یہ کہ احادیث رسول ﷺ اسے اختیار قرآن کریم کی وضاحت اور تفسیر ہیں۔ بلکہ رسول اللہ ﷺ امت کو جو کچھ دیں اسے اختیار کرنا اور جس چیز سے منع فرمادیں اس سے رکنا انتہائی ضروری ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

## عذاب قبر

31

﴿ وَمَا أَشْكُمُ الرَّسُولَ فَخَدُوْهُ ۚ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْا ۚ وَاتَّقُوا

الله ط إِنَّ اللَّهَ سَدِينَدُ الْعِقَابِ ﴾ ①

”اور جو کچھ رسول ﷺ تھیں دیں وہ لے لو اور جس چیز سے تمہیں روک دیں اس سے رک جاؤ، اور اللہ سے ڈرتے ہو، بے شک اللہ سخت سزا دینے والا ہے۔“  
ایک حدیث میں ہے کہ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:  
”جب میں تمہیں کوئی حکم دوں تو جہاں تک تم سے ہو سکے اسے بجالا و اور جب میں تمہیں کسی چیز سے روکوں تو رک جاؤ۔“ ②

اللہ تعالیٰ جزائے خیر عطا فرمائے ہمارے محترم بھائی مولانا محمد ارشد کمال ﷺ کو کہ انہوں نے ایک انتہائی اہم موضوع پر قلم اٹھایا ہے اور عذاب قبر میسے اہم مسئلہ میں جو اعتراضات اور شبہات پیدا کیے گئے تھے ان کے حکم دلائل کے ذریعے جوابات دیے ہیں، عقلی اور نقلي، ہر طرح کے دلائل کو بروئے کار لاتے ہوئے عذاب قبر کے مسئلہ کو بالکل واضح کر دیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ انہوں نے امت مسلمہ کی طرف سے فرض کفایہ ادا کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ محترم کی اس محنت کو قبول فرماتے ہوئے امت مسلمہ کے لیے ہدایت کا ذریعہ بنادے، رب العالمین محترم مؤلف کے علم، عمل، عمر اور مال و دولت میں برکت فرمائے، دنیاوی تکفیرات، مصائب و مشکلات سے انھیں دور کر کر ان سے قلبی جہاد کا یہ سلسلہ جازی و ساری اور قبول و منظور فرمائے، آمین یا رب العالمین۔

### کتبہ

ابو جابر عبد اللہ دامانوی

۲ رمضان المبارک ۱۴۳۲ھ

① الحشر: ۷

② بخاری، کتاب الاعتراض، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ، رقم: ۷۲۸۸

## تقریط

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّي عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ: أَمَّا بَعْدُ !  
 ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلَّا أَنْ يُثْمِمَ نُورَهُ  
 وَلَوْ كَرِهَ الْكُفَّارُونَ ﴾ ①

”وہ چاہتے ہیں کہ اللہ کے نور کو اپنے منہوں سے بھادیں اور اللہ تعالیٰ انکاری ہے، مگر اسی بات کا کہاں نور پورا کرے گا، گو کافرنا خوش رہیں۔“

اللہ تعالیٰ نے جو سلسلہ ہدایت آدم علیہ السلام سے شروع کیا اسے رسول مکرم، نبی معظم، خاتم الانبیاء محمد ﷺ پر مکمل کر دیا۔ ظاہر ہے کہ انسان کا ازیٰ دشمن خاموش تو نہیں بینے سکتا تھا، لہذا اس نے ہر ممکن کوشش کی اور لوگوں کو اس راہنمائی سے دور لے جانا چاہا، اس کا طریقہ کار مختلف زمانوں اور مختلف اشخاص کے لحاظ سے سامنے آتا رہا۔ کسی کو ادب و احترام کا نام دے کر غلوتی سیر ہمی دکھادی، اور کسی کے دل میں نفرت کی آگ لگا کر صراط مستقیم سے دور کر دیا۔

اس ہدایت اور راہبری سے فائدہ اٹھانے والوں کو بھی مختلف انداز سے راہ راست سے بھٹکانے کی کوشش کی، چنانچہ کئی اولیاء اللہ اور پارسا انسان جنت کے بالکل قریب جانے کے بعد دور سے دور ہوتے چلے گئے۔

اسی لیے اللہ نے ازیٰ دشمن کے مقابلہ میں اپنی رسی کو مضبوطی سے تھامنے کا حکم دیا اور تفرقہ بازی سے منع فرمایا۔ لیکن امت محمدیہ کے کچھ افراد ایسے بھی اٹھے جنہوں نے ابلیسی لفکر کا مقابلہ کرنے کی بجائے اس کا جزو بننا پسند کیا اور ایسے ایسے نظریات کا پر چار شروع کر دیا

## عذاب قبر

جن کا اسلام کے ساتھ دور کا بھی تعلق نہ تھا۔ لیکن ربِ ذوالجلال نے چوں کہ اس ہدایت کی ذمہ داری اب بذاتِ خود اٹھائی تھی، لہذا ان کے ان باطل نظریات و عقائد کے آگے ایسے ایسے بند باندھے، کہ وہ انگشت بداند اس رہ گئے، مذکورہ آیت میں ایسے ہی لوگوں کا تذکرہ ہے۔

اسلامی عمارت کو گرانے کے لیے انہوں نے جو غلط نظریات اپنائے، ان میں سے ایک بعد عقیدہ عذاب و ثواب قبر کی نظری کا تھا۔ کسی نے تو محض اس لیے انکار کیا کہ قرآن اس کے تذکرہ سے خالی ہے، اس کا ذکر اخبار احادیث میں ہوا ہے اور اخبار احادیث سے عقیدہ ثابت نہیں ہوتا۔ جیسا کہ الشیخ العلامہ عبید اللہ مبارک پوری رحمۃ اللہ علیہ مکلوٰۃ کی شرح مرعاة المفاجع میں لکھتے ہیں: وَقَدْ أَدْعَى قَوْمٌ مِّنَ الْمُلَاهِدَةِ وَالْزَنَادِقَةِ وَالْخَوَارِجَ وَبَعْضَ الْمُعْتَزِلَةِ عَدَمَ ذِكْرِ عَذَابِ الْقَبْرِ فِي الْقُرْآنِ. وَزَعَمُوا أَنَّهُ لَمْ يُبَرِّدْ ذِكْرَهُ إِلَّا مِنْ أَخْبَارِ الْأَحَادِيدِ<sup>①</sup> "مُلَاهِدِین، زَنَادِقِ، خَوَارِجِ اور بعض مُعْتَزِلَۃِ" میں عذاب قبر کے عدم کا دعویٰ کیا ہے، اور یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ اس کا ذکر محض اخبار احادیث سے ہی حاصل ہوا ہے، یہ بات ان کی بالکل غلط ہے۔

**اولاً:** قرآن مجید اس مسئلہ پر خاموش نہیں بلکہ کئی مقامات پر قیامت سے پہلے اور مرنے کے بعد ہونے والے عذاب و سزا کا ذکر کرتا ہے۔ جسے شرعی اصطلاح میں عذاب قبر سے تعبیر کیا گیا ہے مثلاً سورت غافر آیت نمبر ۲۵، ۳۶ میں آل فرعون کا تذکرہ کیا، جنہیں قیامت کے دن سے پہلے اور مرنے کے بعد عذاب قبر ہو رہا ہے۔

**اس کے علاوہ بھی کئی آیات آپ کی نظر سے اس کتاب میں گزریں گی۔** ان شاء اللہ **ثانیاً:** ان کا یہ کہنا کہ اس کا ذکر محض اخبار احادیث میں ہے، یہ بھی غلط ہے، کیوں کہ یہ عقیدہ متواتر احادیث سے ثابت ہے، جیسا کہ علامہ ابن القاسم رحمۃ اللہ علیہ اپنی شہرہ آفاق تصنیف شرح العقيدة الطحاویۃ میں لکھتے ہیں: وَقَدْ تَوَاتَرَتِ الْأَخْبَارُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ فِي ثَبَوتِ عَذَابِ الْقَبْرِ

ونعيمه لمن كان لذلك أهلا، وسؤال الملkin، فيجب اعتقاد ثبوت ذلك والايمان به ① اور تحقیق رسول اللہ ﷺ سے عذاب قبر اور نعم قبر تو اتر کے ساتھ ثابت ہے، اس شخص کے لیے جو اس کا مستحق ہو، نیز قبر میں فرشتوں کا سوال کرنا بھی تو اتر کے ساتھ ثابت ہے، لہذا اس کے ثبوت کا اعتقاد رکھنا واجب ہے، اور اس پر ایمان لانا ضروری ہے۔“

اسی طرح شارح عقیدہ واسطیہ جناب صالح بن فوزان بھی کہتے ہیں کہ ”عذاب قبر اور نعم قبر کے متعلق عقیدہ رسول اکرم ﷺ سے متواتر احادیث کے ذریعے ثابت ہے۔“ ② نیز جن علماء و محدثین نے متواتر احادیث ایک جگہ اکٹھی کی ہیں، انہوں نے بھی اس مسئلہ کو اپنی ان کتابوں میں بیان کیا ہے۔ دیکھیں لفظ الائی المتناثرة فی الاحادیث المتواترة للزبیدی ص: ۲۱۳، ۲۱۴، ۲۱۵، نظم المتناثرة من الحديث

المتوترة للكتانی ص: ۱۳۲، بحوالہ الدین العاصم، ص: ۷)

بعض لوگوں نے اس بات کو عقل کی کسوٹی پر رکھا اور انھیں عذاب قبر و نعم قبر عقل سے ماوراء چیز محسوس ہوئی، چنانچہ انہوں نے ایمان بالغیب کی بجائے عقل کو ترجیح دی اور کہا کہ میت کو عذاب کا ہوتا، اسی طرح میت سے قبر میں سوال و جواب کا ہوتا، وغیرہ، میں نظر نہیں آتا اور نہ ہی عقل تسلیم کرتی ہے، لہذا یہ تمام باتیں اس بات کی تصدیق نہیں کرتیں۔

اس بات کا معارضہ کرتے ہوئے عقیدہ واسطیہ کے شارح صالح بن فوزان فرماتے ہیں:

”معترض نے عقیدہ عذاب قبر کا انکار کیا، اس مسئلہ میں ان کا شبہ یہ ہے کہ انھیں میت کو

عذاب ہوتا، سوال و جواب ہوتا، نظر نہیں آتا، اور نہ ہی یہ بات سمجھ میں آتی ہے۔“

اس کا جواب یہ ہے کہ ہمیں سمجھنا آنا اور ہماری نظروں سے کسی چیز کا او جھل ہوتا، یہ اس کی دلیل ہرگز نہیں بن سکتی کہ اس چیز کا وجود وقوع ہی نہیں (ہم غور کریں) تو پتا چلے گا کہ تنی ہی ایسی اشیاء ہیں جو ہمیں نظر تو نہیں آتیں لیکن ان کا وجود مسلم ہے۔ اسی طرح عذاب قبر اور نعم قبر کا معاملہ ہے، کیوں کہ اللہ تعالیٰ اخروی معاملات اور وہ امور جو آخرت کے ساتھ متعلق

ہیں، کو پرده غیب میں رکھتے ہیں اور عقولوں کی پنیخ سے بعید رکھتے ہیں، تاکہ غیب پر ایمان لانے والے اور منکرین میں تمیز کی جاسکے (نیز یہ بات بھی ذہن میں رہے) کہ امور آخرت کو امور دنیا پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

اسی طرح کے لوگوں نے محض عقل پر ہی اکتفا نہیں کیا، بلکہ قرآن مجید سے بھی چند آیات کو اپنی مرضی کے مطابق ڈھال کر پیش کیا۔ ایسے لوگوں کے متعلق شیخ العرب و الحج سید بدیع الدین شاہ الرashدی رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی کا رسالہ بنام ”عذاب قبر کی حقیقت“ بہترین ہے، اس کا مطالعہ ضرور کریں۔

بعض لوگ عقل ہی کی بنیاد پر واضح الفاظ میں اس عقیدہ کی لفظی تونہ کر سکے، لیکن انہوں نے عقیدہ عذاب والی آیات و احادیث کو نیارنگ دے کر پیش کیا، اور کہا کہ عذاب و ثواب اس دینیوی جسم کو نہیں ہوتا بلکہ عالم برزخ میں (یہ الگ ہی دنیا انہوں نے بسائی ہے) روح کو ایک مثالی جسم ملتا ہے اور ان دونوں کو عذاب و ثواب سے دوچار ہونا پڑتا ہے، جیسا کہ کراچی کے عثمانی گروپ کے لیڈر ریکیپن مسعود الدین عثمانی کا نظریہ ہے۔ اس گروپ کے تمام اشکالات و تاویلات کا کافی و شافی جواب حل ہماری جماعت کے بزرگ عالم دین اور اس کتاب پر نظر علی فرمائے والے ڈاکٹر ابو جابر عبد اللہ دامانوی رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی نے اپنی کتاب ”الدین الخالص“ میں پیش کیا ہے۔ ان تمام گمراہ اور راہ راست سے ہے ہوئے گروہوں کے بالمقابل اہل سنت والجماعت کا عقیدہ ڈاکٹر ابو جابر رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی کی زبان سے ملاحظہ فرمائیں:

”اہل سنت والجماعت کا عذاب قبر کے بارے میں یہ عقیدہ ہے کہ عذاب جسم اور روح دونوں کو ہوتا ہے، مرنے کے بعد روح جنت یا جہنم میں داخل کر دی جاتی ہے، جب کہ جسم اپنی قبر میں عذاب یا ثواب سے ہمکنار ہوتا رہتا ہے، اور یہی عقیدہ کتاب و سنت سے ثابت ہے اس لیے کہ اگر روح جسم میں واپس آجائے تو پھر یہ عذاب مردہ کو نہیں بلکہ زندہ کو ہوا، جب کہ احادیث صحیحہ وضاحت کرتی ہیں کہ عذاب قبر میت (مردہ) کو ہوتا ہے، البتہ سوال وجواب کے لیے میت کی طرف روح کو کچھ دیر کے لیے لوٹایا جاتا ہے اور یہ ایک استثنائی حالت

۱۔ ”  
ہے۔“

امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

اعلم ان مذهب اهل السنۃ اثبات عذاب القبر وقد تظاهرت عليه

### دلائل الكتاب والسنۃ ①

”جان لیں کہ اہل سنت کا مذهب یہ ہے کہ قبر کا عذاب حق ہے اور اس پر کتاب و سنت  
کے واضح دلائل موجود ہیں۔“

امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ عقیدہ واسطیہ میں لکھتے ہیں:

ومن الایمان بالیوم الآخر، الایمان بكل ما اخبر به النبی مما یکون

بعد الموت فيؤمنون بفتنة القبر وبعذاب القبر ونعمته ..... ②

”آخرت پر ایمان لانے کا مطلب یہ ہے کہ آدمی ہر اس بات پر ایمان لائے جس کے  
متعلق نبی اکرم ﷺ نے خبر دی ہے کہ موت کے بعد یہ ہوگا، چنان چہ قبر کا قتلہ، عذاب  
قبراً و نعیم قبر پر ایمان لائیں۔“

معلوم ہوا کہ عذاب قبر اور نعیم قبر کو تسلیم کرنا آخرت پر یقین رکھنے کا جز ہے۔

اس کتاب کی شرح میں لکھا ہے:

ومذهب اهل السنۃ والجماعۃ، ان المیت اذا مات یکون فی نعیم  
او عذاب، وان ذلک يحصل لروحه وبدنه کما تواترت به  
الاحادیث عن رسول الله، فيحب الایمان به، ولا یتكلم فی کیفیته  
وصفتہ لان ذلک لا تدركه العقول لانه من امور الآخرة .

”اہل سنت و الجماعت کا مذهب یہ ہے کہ جب کوئی آدمی مرتا ہے تو وہ مرنے میں ہوتا

① خلاصہ الدین الخالص، ص: ۲۵

② نووی شرح مسلم، ج: ۲، ص: ۳۸۵

③ شرح عقیدہ واسطیہ، ص: ۱۰۷

ہے یا عذاب میں، اور یہ چیز روح اور بدن دونوں کو محسوس ہوتی ہے، جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کی متواتر احادیث سے ثابت ہے، چنانچہ اس پر ایمان لانا ضروری ہی نہیں بلکہ بہت ہی ضروری ہے۔ لیکن اس کی کیفیت اور طریقہ پر گفتگو نہیں کی جاسکتی، کیوں کہ آخرت کے ساتھ متعلقہ ہونے کی وجہ سے عقل اسے بھی سمجھنے سے قاصر ہے۔“

## عذاب قبر کی اقسام

عذاب قبر و طرح کا ہوتا ہے:

①..... یہ قیامت تک کفار کے لیے ہے، جیسا کہ فرمانِ الٰہی ہے: صبح و شام وہ (آل فرعون) آگ پر پیش کیے جاتے ہیں، حساب و کتاب کے بعد پھر جہنم کے عذاب میں بتلا ہوں گے۔ ②..... مختصر مدت کے لیے، یہ بعض نافرمان مسلمانوں کو ان کے جرم کے مطابق ہوتا ہے چنانچہ یہ دعا، صدقہ، استغفار، وغیرہ سے منقطع بھی ہو جاتا ہے۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ قرآن و سنت دونوں عقیدہ عذاب و ثواب قبر کا اثبات کرتے ہیں، اہل السنۃ والجماعۃ کا یہی موقف ہے، اس کا انکار گمراہ اور صراطِ مستقیم سے دور ہونے والے فرقوں نے کیا ہے۔

## کچھ زیرِ مطالعہ کتاب کے متعلق

اب آئیں زیرِ نظر کتاب کی طرف۔ یہ کتاب میرے ارشد تلامذہ میں سے ایک تلمیذ رشید جناب محمد ارشد کمال ﷺ نے ترتیب دی ہے، جو اس بامستی ہیں، انہوں نے نوجوانی کے عالم میں ہی اس حساس موضوع پر قلم اٹھا کر واقعی کمال کر دیا ہے۔ اس سے قبل ہفت روزہ ”الاعظام“ وغیرہ میں مضامین لکھ کر اور ”گناہوں کو مٹانے والے اعمال“ اور ”نیکیوں کو برپا کرنے والے اعمال“ اور ”استقامت دین“ وغیرہ نامی کتب ترتیب دے کے پہلے ہی قلمی میدان میں کوڈ پکھے ہیں، جس سے معلوم ہوتا ہے (اور ہماری دعا بھی یہی ہے) کہ وہ مستقبل میں قلمی شہسوار بن کر ابھریں گے۔ ان شاء اللہ

یہ کتاب عقیدہ اہل سنت کی امین ہے اور اس میں کتاب و سنت سے عقیدہ عذاب قبر کو ثابت کیا گیا ہے، نیز منکرین عذاب قبر کی طرف سے اٹھنے والے عقلی و نقلي اعتراضات کا معارضہ بھی پیش کیا گیا ہے۔ اس کتاب میں خاص طور پر یہ خوبی ہے کہ مختلف علماء سے رابطہ کر کے منکرین عذاب و ثواب قبر کے متعلق شرعی حکم معلوم کر کے کتاب کا حصہ بنایا گیا ہے، اللہ تعالیٰ اس کتاب کو مصنف اور معاونین کے لیے تو شہ آخرت اور منکرین کی ہدایت کا مذریعہ بنائے، آمین یا رب العالمین۔

والله

اخوكم في الدين

خاور رشید بث عفان اللہ عنہ،

مدرس دارالعلوم الحمد لله اہل حدیث، مغل پورہ۔ لا ہور

تاریخ: 3-9-2006

## عرضِ مؤلف

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلٰةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ  
وَعَلٰى إِلٰهِ وَأَصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ، أَمَّا بَعْدُ ا

اللہ جل شانہ کا لاکھ لاکھ شکر ہے جس نے مجھے یہ کتاب بنام ”عذاب قبر کتاب و سنت کی روشنی میں“ تالیف کرنے کی توفیق دی۔ فللہ الحمد میں چاہتا تھا کہ اپنے مسلمان بھائیوں کو اس مسئلہ کے متعلق کتاب و سنت کی روشنی میں معلومات اور اس کی اہمیت سے مطلع کروں، کیوں کہ یہ ایک ایسا مسئلہ ہے جس کا عقیدے کے سائل کے ساتھ بڑا گہر اعلان ہے۔

یہ بات تو مسئلہ ہے کہ یہاں دنیا میں جو بھی آیا ہے موت اس کا مقدر کر دی گئی ہے، اس بات کا اعلان کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں بارہ مرتبہ فرمایا: ﴿كُلُّ نَفْسٍ  
ذَآتِقَةُ الْمَوْتِ طَهٌ﴾ ”ہر جان موت کا مزراً چکھنے والی ہے۔“<sup>①</sup> اسی لیے امام کائنات جناب محمد رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: «أَكْثِرُوا مِنْ ذُكْرِ هَادِمِ اللَّذَّاتِ يَعْنِي  
الْمَوْتَ» ”لذتوں کو توڑ دینے والی چیز، یعنی موت کو کثرت سے یاد کیا کرو۔“<sup>②</sup>

جو لوگ یہاں دنیا میں اللہ تعالیٰ کی فرمان برداری کرتے ہیں، وہ اخروی زندگی میں، ان شاء اللہ، اللہ تعالیٰ کی نعمتوں سے سرخو ہوں گے۔ مرنے کے بعد بزرخ میں بھی وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ راحتوں اور لذتوں سے فیض یاب ہوں گے، جب کہ قیامت

① ۲/آل عمران: ۱۸۵

② ابن ماجہ، کتاب الزهد، باب ذکر الموت والاستعداد له، رقم: ۴۲۵۸ اشیخ ناصر الدین البانی نے اسے حسن صحیح کہا ہے۔

کے دن انھیں جن نعمتوں سے نواز اجائے گا، وہ پہلی تمام نعمتوں سے ارفع و اعلیٰ ہوں گی۔ اور جو لوگ اس دنیا میں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کرتے ہیں، آخرت میں انھیں ذلت و رسائی اور شرمندگی کا سامنا کرنا پڑے گا۔ قبر میں ان کے لیے طرح طرح کے عذاب ہیں جب کہ روز قیامت جو انھیں سزا میں ملیں گی، وہ پہلی تمام سزاوں سے سخت اور دردناک ہوں گی۔

ان تمام باتوں کی خبر ہمیں اللہ تعالیٰ نے مجرم صادق جناب محمد رسول اللہ ﷺ کے ذریعے دی ہے، جو آج بھی کتاب و سنت یعنی قرآن و حدیث میں موجود ہیں۔

اب چاہیے تو یہ تھا کہ صادق المصدق نبی ﷺ کی بتائی ہوئی ان تمام خبروں پر بلا چوں و چپ ایمان لا یا جاتا، انھیں تسلیم کیا جاتا، مگر لوگوں کے ان اخبار کے متعلق تین گروہ بن گئے، ایک حق پر، باقی باطل پر ڈالے رہے۔

### پہلا گروہ

جنہوں نے مطلقاً ان تمام خبروں کی تصدیق کی جو مجرم صادق ﷺ نے اگلے جہاں کے متعلق بتائی تھیں، درحقیقت یہی لوگ حق پر ہیں اور یہی کامیاب ہونے والے ہیں۔ ان شاء اللہ

### دوسرा گروہ

جنہوں نے مطلقاً ان تمام خبروں کی تکذیب کی جو اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی ﷺ کو بتایا تھا، انہوں نے ان خبروں کو عقل کی کسوٹی پر پرکھتے ہوئے کہا: ﴿إِذَا مِسْنَأْ وَ كُنَّا تُرَابًا وَ ذَلِكَ رَجُعٌ بَعِيدٌ﴾ ”کیا جب ہم مر کر مٹی ہو جائیں گے، پھر یہ واپسی دور (از عقل) ہے۔“<sup>①</sup> ﴿مَنْ يُخْيِي الْعِظَامَ وَ هِيَ زَمِينٌ﴾ ”ان گلی ستری ہڈیوں کو کون زندہ کر سکتا ہے۔“<sup>②</sup> درحقیقت یہ لوگ باطل پر ہیں، پکے کافروں رہنم کا ایندھن ہیں۔ العیاذ بالله

## تیراگروہ

تیراگروہ ان لوگوں کا ہے، جنہوں نے بعض خبروں کی تکذیب اور بعض کی تصدیق کی، مثلاً عالم بزرخ (موت سے لے کر قیامت تک کا درمیانی وقفہ) کی راحت ولذت اور رنج والم کا انکار اور اس پڑھیک وہی اعتراضات کیے جو دوسرے گروہ نے آخرت کے متعلق کیے تھے، جب کہ بعض خبروں کی تصدیق کی اور کہا کہ راحت ولذت، اسی طرح رنج والم صرف قیامت کے دن ہی ہوں گے، بزرخ میں یہ سب کچھ ممکن نہیں۔ یہ لوگ بعض (عالم بزرخ کی) خبروں کا انکار کرنے کی بنا پر دوسرے گروہ کا ہی حصہ بنتے ہیں، بشرطیکہ یہ انکار کسی تاویل یا جہالت کی بنا پر نہ ہو۔ جب کہ بعض (قیامت کی) خبروں کی تصدیق کر کے ظاہر پہلے گروہ میں شامل ہونے کی کوشش کرتے ہیں۔

قرآن مجید اس بات پر شاہد ہے کہ بالکل اسی سے ملتی جلتی روشن اہل کتاب (یہود و نصاریٰ) کی بھی تھی۔ وہ کہتے تھے ﴿نُؤْمَنُ بِعَضٍ وَنَكْفُرُ بِعَضٍ﴾ "هم بعض پر ایمان رکھتے ہیں اور بعض کا انکار کرتے ہیں۔" <sup>۱</sup> سورۃ البقرہ میں ہے: ﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِعَضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِعَضٍ﴾ "کیا پس تم کتاب کے بعض (احکام) پر ایمان رکھتے ہو اور بعض کا انکار کرتے ہو؟" <sup>۲</sup> یعنی بعض انبیاء پر ایمان اور بعض کے ساتھ کفر، ایسے ہی عیسیٰ، موسیٰ علیہم السلام کی لائی ہوئی شریعت کے بعض احکام پر ایمان اور بعض کے ساتھ کفر۔ سورۃ النساء میں ایسے ہی لوگوں کے متعلق فرمایا: ﴿أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقّاً وَأَغْنَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا﴾ "یہی لوگ کپکے کافر ہیں اور کافروں کے لیے ہم نے رسوا کرنے والا اذاب تیار کر رکھا ہے۔" <sup>۳</sup>

معلوم ہوا کہ انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کی بعض باتوں کی تصدیق اور بعض کی

۱/ النساء: ۱۵۰

۲/ البقرة: ۸۵

۳/ النساء: ۱۵۱

## عزاب قبر

42

تکذیب کرنا کفر ہے۔ اہل ایمان کو یہ بات زیب نہیں دیتی کہ وہ انبیاء کرام کی بعض باتوں کی تقدیق اور بعض کی تکذیب کریں، اگر وہ ایسا کریں گے تو وہ دائرہ اسلام سے خارج ہو جائیں گے، انھیں چاہیے کہ انبیاء کرام کی سب باتوں کی صدق دل سے تقدیق کریں، خواہ عقل انھیں تسلیم کرے یا نہ کرے۔

### سبب تالیف

کراچی میں ”آپ کا ایک خیر خواہ بھائی“، نامی ادارے کی جانب سے مختلف عناوین پر طبع شدہ بعض رسائل ان سطور کے رقم تک پہنچے، جن کے نائل، اوراق، اور عنوانات، اتنے پرکشش کہ انسان دیکھتے ہی ششد رہ جائے۔ لیکن جب انھیں پڑھا جائے تو ان تمام میں یہ بات باور کروانے کی کوشش کی گئی ہے کہ اس وقت جو ہمارے پاس رسول اللہ ﷺ کی احادیث ہیں، یہ سب من گھڑت اور جھوٹی ہیں۔

ان میں سے صرف وہی احادیث صحیح ہیں جو قرآن مجید کے مطابق ہوں۔ تجربہ و مشاہدہ میں درست ہوں اور جنہیں عقل تسلیم کرے۔

اسی طرح حضرات محدثین اور علماء امت پر بھی بے جاتر ابازی کی گئی ہے۔ ان رسائل میں سے ایک رسالہ بنام ”عذاب قبر قرآن و حدیث کی روشنی میں ایک مکمل جائزہ“، جس کے مؤلف کوئی محمد فاضل نامی صاحب ہیں، ۳۶ صفحات کے اس کتابچے میں مؤلف نے یہ ثابت کرنے کی تاکام کوشش کی ہے کہ

- ⦿ عذاب قبر ایک من گھڑت عقیدہ ہے۔

اس کے متعلق آنے والی تمام احادیث من گھڑت اور جھوٹی ہیں۔

ان احادیث میں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی توہین ہے۔

نیز یہ بھی دعویٰ کیا گیا ہے کہ عذاب قبر کا قرآن مجید میں کوئی ذکر نہیں۔

یہ اور اسی طرح کے دوسرے گمراہ گر رسائل سادہ لوح عوام کا لانعام کو اگر گمراہ نہیں تو کم از کم متعدد اور مشکوک ضرور کرتے ہیں۔ خود میرے چند احباب کے ساتھ بھی ایسا ہی ہوا،

## عناب قبر

43

انہوں نے عذاب قبر کے متعلق جب نیہ رسالہ پڑھا تو راہ راست سے بھٹک گئے، قریب تھا کہ وہ دور کی گمراہی میں جا پڑتے، اگر اللہ تعالیٰ کسی عالم کے ذریعے ان پر حرم نہ فرماتا اور انہیں واپس راہ راست پر نہ لاتا۔ بس اسی دن سے میں نے خالق کائنات کی توفیق سے اس رسالے کا جواب لکھنا شروع کر دیا تھا، جس میں رب العالمین نے میری مدد فرمائی۔ بے شک وہی مدد کرنے والا ہے اور صرف اسی سے ہی ہم مدد چاہتے ہیں۔

### کتاب کا تعارف

یہ کتاب کل پانچ ابواب پر مشتمل ہے۔

#### پہلا باب

عقیدہ عذاب قبر اور اس کی اہمیت، عذاب قبر روح اور بدن دونوں کو ہوتا ہے، عالم بزرخ، قرآن مجید میں عذاب قبر کا بیان، کے عنوانات پر مشتمل ہے۔

#### دوسرا باب

دوسرے باب میں قرآن مجید کے ایک درجہ سے زائد ایسے مقامات پیش کیے گئے ہیں، جو عذاب قبر کے اثبات پر دلالت کرتے ہیں۔ اور اس کے ساتھ ان میں سے جن جن مقامات پر مکرین عذاب قبر کی جانب سے اعتراضات ہوئے ہیں، ان کے مدلل جوابات بھی دیے گئے ہیں۔

#### تیسرا باب

اس باب کا عنوان ہے ”عذاب قبر احادیث کی روشنی میں“ عذاب قبر کے اثبات میں اس قدر صحیح احادیث موجود ہیں جو تو اتر کی حد تک پہنچ چکی ہیں، اگر ان سب کو اس کتاب میں جمع کیا جاتا تو اس سے کتاب کی خصامت بہت بڑھ جاتی، جسے خریدنا اور پھر پڑھنا عام قاری کے بس میں نہ رہتا۔ لہذا میں نے صرف وہی چند ایک احادیث بیان کی ہیں جن پر مکر عذاب قبر محمد فاضل صاحب نے اپنے ۳۶ صفحات کے رسالے میں بناؤٹی اعتراضات داغے ہیں۔

یہ احادیث اس لیے بیان کرنا ضروری تھیں تاکہ ان پر محمد فاضل صاحب کی جانب سے پھیلنے گئے گرد و غبار (اعتراضات) کو صاف کیا جائے۔

### چوتھا باب

چوتھے باب میں فاضل صاحب کے چند مسروق اصولوں کے جوابات دیے گئے ہیں۔

### پانچواں باب

پانچویں اور آخری باب میں منکرین عذاب قبر کے متعلق علماء کرام کی آراء درج کی گئی ہیں۔

آخر میں رب العالمین سے دعا گوہوں کو وہ میری اس ادنیٰ سی کاوش کو اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت سے نواز کرے اور میرے والدین و دیگر جملہ احباب کے لیے تو شرہ آخرت بنادے۔

میں محترم المقام جناب الشیخ دکتور ابو جابر عبد اللہ دامانوی حفظہ اللہ علیہ کا بے حد مشکور ہوں، جنہوں نے اپنی گوناگوں مصروفیات میں سے وقت نکال کر اس کتاب پر نظر ثانی فرمائی۔ اسی طرح استاد محترم جناب مولانا خاور رشید بٹ حفظہ اللہ علیہ کا بھی شکر گزار ہوں جنہوں نے نہ صرف اپنے مفید مشوروں سے نوازا بلکہ ایک شاندار تقریظ بھی لکھ کر دی جسے آپ آنے والے صفحات میں پڑھیں گے۔ ان تمام علماء کرام کا بھی تہہ دل سے مشکور ہوں جنہوں نے اس کذاب ٹولے (منکرین عذاب قبر) کے متعلق اپنی اپنی آراء سے آگاہ فرمایا۔

جزاهم اللہ خيرا فی الدنیا والآخرة

اللهم اغفر لجميع المؤمنين والمؤمنات وال المسلمين والمسلمات

رَبِّ الْعَالَمِينَ

محمد ارشد کمال بن شیر محمد عفان اللہ عنہ

جامع مسجد ابو بکر صدیق، سیکیم موڑ، لاہور۔ پاکستان

فون: 0300-4071464

باب اول:

## عقیدہ عذاب قبر اور اس کی اہمیت

اسلامی عقائد میں سے ایک عقیدہ عذاب قبر کا بھی ہے، یہ عقیدہ نہ صرف قرآن مجید بلکہ صحیح اور متواتر احادیث سے قطعیت کے ساتھ ثابت ہے، نیز عام اہل سنت کا اس پر اجماع ہے کہ مرنے کے بعد ہر انسان سے عالم بزرخ میں سوالات ہوتے ہیں، خواہ وہ قبر میں دفن ہو یا نہ ہو، اسے درندے کھا جائیں یا آگ میں جلا کر اس کی راکھ ہو ایں اڑاوی جائے یا وہ پانی میں ڈوب کر مر جائے اور اسے محچلیاں اپنی خوراک بالیں۔ اس سے ایمان کے متعلق حاصلہ ہوتا ہے، پھر اگر وہ ایمان دار ہو تو قبر (بزرخ) میں اسے ثابت قدی نصیب ہوتی ہے، اور اگر وہ کافر یا منافق ہو، تو اسے قبر میں قطعاً ثابت قدی نصیب نہیں ہوتی۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

**﴿يَبْتَلِ اللَّهُ الَّذِينَ أَمْنَوْا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي**

**الْآخِرَةِ ۚ وَيُضْلِلُ اللَّهُ الظَّالِمِينَ لَهُ ۝ وَيَفْعُلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ﴾ ①**

”ایمان والوں کو اللہ تعالیٰ کی کی بات کے ساتھ مضبوط رکھتا ہے، دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی۔ ہاں! نا انصاف لوگوں کو اللہ بہکا دیتا ہے، اور اللہ جو چاہے کر گز رے۔“

نبی ﷺ نے فرمایا: «الرَّأْلَثُ فِي عَذَابٍ» یہ آیت عذاب قبر کے متعلق نازل

ہوئی ہے۔ نیز فرمایا: «عَذَابُ الْقَبْرِ حَقٌّ» ”عذاب قبر حق ہے۔“ ②

شارح صحیح مسلم امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

اعلم: ان مذهب اہل السنۃ اثبات عذاب القبر، وقد تظاهرت

① /ابراهیم: ۲۷

② بخاری، کتاب الجنائز، باب ما جاء في عذاب القبر، رقم: ۱۳۶۹ - ۱۳۷۲

عليه دلائل الكتاب والسنة، قال الله تعالى ﴿النَّارُ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوا وَعَشِيًّا ..... الْآيَة﴾ وقد تظاهرت به الأحاديث الصحيحة عن النبي ﷺ من رواية جماعة من الصحابة في مواطن كثيرة، ولا يمتنع في العقل أن يعيد الله تعالى في جزء من الجسد ويعذبه، وأذا لم يمنعه العقل، وورد الشرع به، وجوب قبوله واعتقاده <sup>①</sup>

”جان لوا اہل سنت کا نہب یہ ہے کہ عذاب قبر بحق ہے اور اس پر کتاب و سنت کے واضح دلائل موجود ہیں، اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: ﴿النَّارُ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوا وَعَشِيًّا ..... وَهَا آگ ہے جس پر وہ (فرعونی) سچ و شام پیش کیے جاتے ہیں۔﴾ اور نبی ﷺ سے بھی عذاب قبر کے متعلق بہت سی احادیث صحیح موجود ہیں، جنہیں صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی ایک جماعت نے بہت سے موقعوں پر بیان کیا ہے۔ اور عقل بھی اس بات کو محال نہیں سمجھتی کہ اللہ تعالیٰ جسم کے کسی جزیں زندگی لوٹادے اور اسے سزادے اور شرع میں بھی اس کا ثبوت موجود ہے۔ تو اس کو قبول کرنا اور اس پر اعتقاد رکھنا واجب ہے۔  
امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ومما ينبغي ان يعلم ان عذاب القبر هو عذاب البرزخ، فكل من مات وهو مستحق للعذاب، ناله نصيبه منه، قبر اولم يقبر، فلو اكلته السابع او احرق حتى صار رمادا او نسف في الهواء او صلب او غرق في البحر، وصل الى روحه وبدنه من العذاب ما يصل الى المقبول <sup>②</sup>

”یہ بات جانا انتہائی ضروری ہے کہ عذاب قبر اصل میں عذاب برزخ ہی کا نام ہے، ہر مرنے والے کو جو عذاب کا مستحق ہواں کا حصہ پہنچ جاتا ہے، خواہ وہ قبر میں دفن ہو یا نہ ہو۔

① نووی شرح صحيح مسلم: ۲ / ۳۸۵ - ۳۸۶ درسی

② کتاب الروح، ص: ۵۶

## عذاب قبر

47

اسے درندے کھا گئے ہوں یا آگ میں جلا دیا گیا ہو، اس کی راکھ ہوا میں اڑادی گئی ہو یا پھانی دیا گیا ہو یا سمندر میں ڈوب سرا ہو، (ان سب حالات میں) اس کی روح اور اس کے بدن کو عذاب پہنچ گا جو قبر والوں کو ہوتا ہے۔

حافظ ابن حجر عسقلانی صحیح بخاری کے باب: ما جاء في عذاب القبر كتحت

لکھتے ہیں:

وأكثـىـ بـاثـاتـ وـجـودـهـ خـلـافـاـ لـمـنـ نـفـاهـ مـطـلـقاـ مـنـ الـخـواـجـ وـبـعـضـ  
الـمـعـتـزـلـةـ كـضـرـارـ بـنـ عـمـرـ وـبـشـرـ الـمـرـيـسـيـ وـمـنـ وـاـقـعـهـمـ وـخـالـفـهـمـ

فـيـ ذـلـكـ اـكـثـرـ الـمـعـتـزـلـةـ وـجـمـيعـ أـهـلـ السـنـةـ وـغـيـرـهـمـ ①

”امام بخاری رضی اللہ عنہ نے صرف اثبات عذاب قبر پر ہی اکتفا کیا ہے، تاکہ ان خارجیوں اور بعض معتزلہ کا رد کریں، جنہوں نے مطلقاً عذاب قبر کی نفع کی ہے، جیسے ضرار بن عمرو، بشمری کی اور جوان کے ہم خیال ہیں۔ لیکن اکثر معتزلہ اور اہل سنت وغیرہم نے اس مسئلے میں ان کی مخالفت کی ہے۔“

علامہ عینی رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں:

إثـاثـاتـ عـذـابـ الـقـبـرـ وـهـ مـذـهـبـ أـهـلـ السـنـةـ وـالـجـمـاعـةـ، وـانـكـرـ  
ذـلـكـ ضـرـارـ بـنـ عـمـرـ وـبـشـرـ الـمـرـيـسـيـ وـاـكـثـرـ الـمـتـاخـرـيـنـ مـنـ

الـمـعـتـزـلـةـ ②

”عذاب قبر کا اثبات اہل سنت والجماعت کا مذہب ہے، جب کہ ضرار بن عمرو اور بشمری کی اور معتزلہ کے متاخرین میں سے اکثر نے اس کا انکار کیا ہے۔“

شیخ الاسلام ابن تیمیہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

وـمـنـ الـاـيمـانـ بـالـيـوـمـ الـاـخـرـ الـاـيمـانـ بـكـلـ ماـ اـخـبـرـ بـهـ النـبـیـ صـلـیـلـلـہـ عـلـیـہـ مـاـ

① فتح الباری: ۲۹۶ / ۳ دار السلام

② عمدۃ القاری شرح صحيح البخاری: ۱۶۱ / ۴

## عذاب قبر

48

**١** يكون بعد الموت فيؤتون بفتنة القبر وبعذاب القبر ونعيمه ”اور آخرت پر ایمان لانے میں یہ بات بھی شامل ہے کہ نبی ﷺ نے بعد الموت کے بارے میں جو بھی خبر دی ہے، ان سب کے ساتھ ایمان لاتے ہوئے انسان فتنہ قبر اور عذاب قبر اور ثواب قبر پر بھی ایمان رکھے۔“

عصر حاضر کے عظیم محقق، ڈاکٹر ابو جابر عبد اللہ دامانوی رحمۃ اللہ علیہ، قطر از ہیں:

احادیث رسول پر سچے دل سے ایمان لانے کے بعداب جو شخص بھی ان احادیث کا مطالعہ کرے گا۔ تو وہ اس حقیقت کو پالے گا کہ قبر کا عذاب ایک حقیقت ہے۔ عذاب قبر کا تعلق چوں کہ مشاہدے سے نہیں، بلکہ اس کا تعلق ایمان بالغیب سے ہے، اس لیے حواس اس کا ادراک نہیں کر سکتے، بس یوں سمجھ لیں کہ جیسے فرشتوں، جنات، جنت دوزخ کو هم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے کہنے سے تسلیم کرتے ہیں، اسی طرح عذاب قبر کو بھی ہمیں تسلیم کر لینا چاہیے، کیوں کہ عذاب قبر کے متعلق بے شمار احادیث صحیح موجود ہیں جو درجہ تواتر تک پہنچ چکی ہیں، ان احادیث کا الکار گویا قرآن کریم کے الکار کے متراوف ہے۔<sup>۲</sup>

مولانا محمد یوسف لدھیانوی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

”پوری جزا اور اتو آخرت ہی میں ملے گی جب ہر شخص کا فیصلہ اس کے اعمال کے مطابق چکایا جائے گا، لیکن بعض اعمال کی کچھ جزا اور زادیاں بھی ملتی ہے جیسا کہ بہت کی آیات و احادیث میں یہ مضمون آیا ہے اور تجربہ و مشاہدہ بھی اس کی تصدیق کرتا ہے۔ اسی طرح بعض اعمال پر قبر میں بھی جزا زنا ہوتی ہے اور یہ مضمون بھی احادیث متواترہ میں موجود ہے۔“

آخر میں فرماتے ہیں:

”بہر حال قبر کا عذاب و ثواب بحق ہے، اس پر ایمان لانا واجب ہے، اور اس سے ہر

① شرح العقیدۃ الواسطیۃ، ص: ۱۴۰

② عقیدہ عذاب قبر، ص: ۲۰

مومن کو پناہ مانگتے رہنا چاہیے۔ حضرت عائشہؓ نے فرماتی ہیں کہ آنحضرت ﷺ ہر نماز کے بعد عذاب قبر سے پناہ مانگا کرتے تھے۔<sup>۱</sup>

### خلاصہ کلام

علماء کرام کی مဂولہ بالاعبارتوں سے وضاحت ہوئی کہ

①..... قرآن و سنت کی روشنی میں جملہ اہل سنت والجماعت کے عقیدے کا جز ہے کہ عذاب قبر بحق ہے اور اس پر ایمان لانا واجب ہے۔

②..... مرنے کے بعد انسان جہاں کہیں بھی ہو، اور جس حالت میں بھی ہو، اسے عذاب یا راحت پہنچتا ہے۔

③..... عذاب قبر کا انکار خوارج اور بعض معتزلہ اور ان کے تبعین نے کیا ہے، جب کہ یہ لوگ اہل سنت والجماعت سے خارج ہیں اور بالاتفاق گمراہ ہیں۔

④..... عذاب قبر کا تعلق مشاہدے سے نہیں بلکہ ایمان بالغیب سے ہے، اس لیے ہماری عقل اس کا دراک نہیں کر سکتی۔

⑤..... ہر مومن کے لیے ضروری ہے کہ وہ عذاب قبر سے پناہ مانگے، کیوں کہ رسول اللہ ﷺ بھی اس سے پناہ مانگا کرتے تھے۔

یاد رہے کہ اگر مرنے والا نیک ہوتا قبر اس کے لیے انعامات اخرویہ کا زینہ اول ثابت ہوتی ہے، اور اگر وہ نافرمان ہو تو پھر قبر آختر کے عذاب کا نقطہ آغاز بنتی ہے۔ مزید تفصیل آگے آئے گی۔

### عذاب قبر روح اور جسم دونوں کو ہوتا ہے

یہ بات بھی لمحظ خاطر رہے کہ بربخ میں ہونے والی جزا اوسرا کا تعلق مرنے والے کی روح اور بدن دونوں کے ساتھ ہوتا ہے۔ انصاف کا تقاضا بھی یہی ہے کہ جزا اوسرا کا تعلق ان دونوں سے ہو۔ کیوں کہ حیات دنیوی میں نیکی اور بدی کا ارتکاب روح اور بدن کے باہمی

اتصال سے عمل میں آتا ہے، روح بدن کے بغیر کوئی کام نہیں کر سکتی اور اسی طرح خالی بدن بھی روح کے بغیر کوئی کام نہیں کر سکتا، بلکہ یہ دونوں مل کر بدی یا نیکی کو وجود میں لاتے ہیں۔ لہذا جب نیکی اور بدی، روح اور بدن کے باہمی اشتراک سے وجود میں آئی ہو، تو عدل و انصاف کا تقاضا ہے کہ جزا اوس زا بھی دونوں کو ملے۔ نہیں کہ صرف روح کو ہی جزا اوس زا دی جائے اور بدن کو یوں ہی چھوڑ دیا جائے۔

حافظ عماد الدین ابو الفداء ابن کثیر رض لکھتے ہیں:

وَهُمْ يَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ مِنْ يَوْمِ مَمَاتِهِمْ بَارِوَاحِهِمْ، وَيَنْالُ أَجْسَادَهُمْ فِي قُبُورِهَا مِنْ حَرَّهَا وَسُمُومِهَا، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ القيمة سلكت

أَرْوَاحَهُمْ فِي أَجْسَادِهِمْ وَخَلَدَتْ فِي نَارِ جَهَنَّمَ <sup>①</sup>

”ان کا فروں کو موت کے دن ہی سے ارواح کے ساتھ جہنم میں داخل کیا جاتا ہے، اور قبروں میں ان کے جسموں کو جہنم کی آگ اور گرم ہوا پہنچی رہتی ہے، پھر جب قیامت قائم ہو گی تو ان کی ارواح کو ان کے اجساد کے ساتھ جو زکر ہمیشہ کے لیے جہنم کی آگ میں داخل کر دیا جائے گا۔“

امام ابن قیم رض فرماتے ہیں:

بَلِ الْعَذَابُ وَالنَّعِيمُ عَلَى النَّفْسِ وَالْبَدْنِ جَمِيعًا بِالْتَّفَاقِ أَهْلِ السَّنَةِ وَالْجَمَاعَةِ <sup>②</sup>

”اہل سنت والجماعت کا اتفاق ہے کہ برزخ میں عذاب و راحت، روح اور بدن دونوں پر وارد ہوتی ہے۔“

علامہ جلال الدین السیوطی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

قَالَ الْعُلَمَاءُ: عَذَابُ الْقَبْرِ هُوَ عَذَابُ الْبَرْزَخِ، أَصِيفُ إِلَى الْقَبْرِ لَا نَهُ الغَالِبُ

① تفسیر ابن کثیر: ۴ / ۴۰ بیروت

② کتاب الروح، ص: ۴۹

”علماء نے فرمایا ہے! کہ عذاب قبر، عذاب بزرخ ہی (کانام) ہے۔ اسے قبر کی طرف منسوب اس لیے کیا گیا ہے کہ وہ (اموات کا قبروں میں مدفن ہونا) اغلب واکثر ہے۔“ آگے لکھتے ہیں:

ومحله الروح والبدن جمیعاً باتفاق اهل السنة، وكذا القول في

النعمیم<sup>①</sup>

”اور اس (عذاب) کا محل بالاتفاق اہل سنت روح اور بدن دونوں ہیں، اور راحت ولذت میں بھی اہل سنت کا یہی قول ہے۔“

ڈاکٹر ابو جابر عبد اللہ داما نوی خلیفہ فرماتے ہیں:

”اہل النہیۃ والجماعۃ کے نزدیک عذاب میں جسم و روح دونوں شریک ہوتے ہیں۔ جسدا پہلو قبر میں عذاب میں بھلا ہوتا ہے، جب کہ روح جہنم میں عذاب پاتی ہے۔“<sup>②</sup>

### عالم بزرخ کی کیفیت

بزرخ کی مکمل کیفیت کا علم صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے، ہمیں اس کی کیفیت کا اسی وقت پتا چلے گا جب ہم خود اس جہان میں پہنچیں گے۔ (اللہ تعالیٰ رحم کا معاملہ فرمائے اور موت کے بعد تمام منزلیں آسان فرمائے، آمین) یہاں دنیا میں ہمارے لیے ضروری ہے کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ نے ہمیں جو بتایا ہے، بہ حیثیت مسلمان اس پر بغیر کسی تحریف، تعطیل، تکییف اور تمثیل کے ایمان لا میں۔

علامہ ابن ابی العز رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”مستحق عذاب قبر اور مستحق آرام قبر، نیز فرشتوں کے سوال کرنے کے ثبوت میں رسول اللہ ﷺ سے متواتر احادیث مروی ہیں، ان کا اعتقاد بھی ضروری ہے اور ان پر ایمان لانا بھی ضروری ہے، ہاں ان کی کیفیت کے بارے میں ہم کچھ نہیں کہیں گے، اس لیے

① شرح الصدور، ص: ۱۶۴ بیروت

② عذاب قبر، ص: ۲۶

کہ عقل ان کی کیفیت معلوم کرنے سے قاصر ہے، اس جہان میں اس کا علم ممکن نہیں۔  
نیز شریعت ایسی باتوں کا بھی ذکر نہیں کرتی جس کو عقل میں محال بحثی ہوں، البتہ ایسی  
باتوں کا ذکر کرتی ہے جس میں عقل میں حیران ہوتی ہیں۔<sup>①</sup>

کتاب و سنت سے یہ بات ثابت ہے کہ قبر میں نکریں کے سوالات کے وقت کچھ دری  
کے لیے روح کو جسم میں واپس لوٹا دیا جاتا ہے، جیسا کہ سیدنا براء بن عازب رض کی مشہور  
حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: «وَتَعَاذُ رُؤْسَهُ فِي جَسَدِهِ» ”اور اس  
کی روح کو اس کے بدن میں لوٹا دیا جاتا ہے۔<sup>②</sup>

اس حدیث کے متعلق امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

هذا حديث ثابت، مشهور، مستفيض، صححه جماعة من  
الحافظ، ولا نعلم احدا من ائمه الحديث طعن فيه، بل رواه في  
كتبهم، وتلقوه بالقبول، وجعلوه اصلاً من اصول الدين في عذاب  
القبر ونعيمه ومسألة منكر ونكير وقبض الارواح وصعودها الى  
بین يدي الله ثم رجوعها الى القبر .<sup>③</sup>

”یہ حدیث ثابت مشہور اور مستفيض ہے، حفاظ حدیث کی ایک جماعت نے اسے صحیح قرار  
دیا ہے۔ ہمیں حدیث کا کوئی ایسا امام معلوم نہیں جس نے اس پر طعن کیا ہو، بلکہ اسے ائمہ  
حدیث اپنی اپنی کتب میں لائے ہیں۔ اور اسے قول کر کے عذاب و ثواب قبر، منکر و نکیر  
کے سوال و جواب، روحون کے قبض ہونے اور اسے اللہ تعالیٰ کی طرف لے جانے اور پھر  
قبر میں واپس لوٹانے کے سلسلے میں اصل دین میں سے ایک اصل قرار دیا ہے۔“

① اسلامی عقائد اردو ترجمہ شرح عقیدہ طحاویہ، ص: ۵۰۷

② ابو داؤد، کتاب السنۃ، باب فی المسألة فی القبر وعذاب القبر، رقم: ۴۷۵۳، مسنده

احمد: ۲۸۸ / ۴

③ کتاب الروح، ص: ۶

سوال و جواب کے بعد جسم تو زیر زمین قبر ہی میں ہوتا ہے، البتہ روح جنت یا جہنم میں چلی جاتی ہے، اس کے بے شمار دلائل ہیں جن میں سے ایک دلیل سیدنا کعب بن مالک رض

سے مروی وہ حدیث ہے جس میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّمَا نَسْمَةُ الْمُؤْمِنِ طَيْرٌ يَعْلَقُ فِي شَجَرِ الْجَنَّةِ، حَتَّىٰ يُرْجَعَهُ اللَّهُ إِلَى جَسَدِهِ يَوْمَ يَبْعَثُهُ» <sup>①</sup>

”مومن کی روح ایک پرنڈے کی طرح جنت میں اڑتی ہوتی ہے، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ

قیامت کے دن اسے اس کے بدن کی طرف لوٹائے گا۔“

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ مومن کی روح جنت میں رہتی ہے اور قیامت کے دن ہی اسے دوبارہ اس کے جسم کی طرف لوٹایا جائے گا۔

جسم جو قبر میں ہوتا ہے اس کے متعلق بھی احادیث میں وضاحت موجود ہے کہ رسول

الله ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا مَاتَ عَرِضَ عَلَيْهِ مَقْعُدَةٌ بِالْغَدَاءِ وَالْعَشِيِّ، إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَمِنْ أَهْلِ النَّارِ، فَيُقَالُ: هَذَا مَقْعُدُكَ حَتَّىٰ يَعْنَكَ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» <sup>②</sup>

”جب تم میں سے کوئی شخص مر جاتا ہے تو اس کا مٹھکانا سے صبح و شام دکھایا جاتا ہے۔ اگر وہ جنتی ہے تو جنت والوں میں، اور اگر وہ دوزخی ہے تو دوزخ والوں میں۔ پھر کہا جاتا ہے کہ یہ تیراٹھکانا ہے، یہاں تک کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ تجھے اٹھائے گا۔“

اسی طرح ایک اور حدیث میں ہے کہ سوال و جواب میں کامیاب ہونے کے بعد مومن

کو قبر میں کھا جاتا ہے:

① الموطأ للإمام مالك، كتاب الجنائز، باب جامع الجنائز، رقم: ٥٦٦ بیروت اے اشیخ البانی نے صحیح کہا ہے۔

② بخاری، كتاب الجنائز، باب الميت يعرض عليه مقعده بالغداة ..... رقم: ١٣٧٩

## عذاب قبر

«نَمْ كَوْمَةُ الْمَرْوُسِ لَا يُوقَظُهُ إِلَّا أَحَبُّ أَهْلِهِ إِلَيْهِ، حَتَّى يَئْغُثَهُ اللَّهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ»<sup>۱</sup>

”سوچا! نئی نویلی دہن کی طرح، کہ جسے اس کے گھروالوں میں سے سب سے زیادہ محبوب ہستی (خاوند) کے علاوہ اور کوئی نہیں جگاتا، حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ ہی اسے (روز قیامت) جگائے گا۔“

اسی طرح احادیث میں آتا ہے کہ قبر میں جنت کی طرف سے ایک کھڑکی کھول دی جاتی ہے، میت کو جنت کا لباس پہنانا دیا جاتا ہے اور اس کے نیچے جنت کا بچھونا بچھادیا جاتا ہے۔<sup>۲</sup>  
ان تمام دلائل سے واضح طور پر ثابت ہوتا ہے کہ موسیٰ کی روح جنت میں عیش و عشرت کرتی ہے جب کہ اس کا جسم یہاں اسی زمینی قبر میں ہوتا ہے۔

### عالم برزخ کیا ہے؟

برزخ کے لغوی معنی، آڑ، پرده، دو چیزوں کے درمیان کی روک ہیں۔<sup>۳</sup>  
مولانا عبدالرحمٰن کیلانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں: ”برزخ دراصل دو چیزوں کے درمیان ایک تیری چیز ہوتی ہے، جو آڑ کا کام دیتی ہے، مگر اس تیری چیز، یعنی برزخ میں دونوں چیزوں کے خواص بھی موجود ہوتے ہیں خواہ ایک چیز کے خواص دوسری سے زیادہ ہوں یا برابر۔“<sup>۴</sup>  
اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿وَهُوَ الَّذِي مَرَأَ الْبَحْرَيْنِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاثٌ وَهَذَا مُلْحٌ أَجَاجٌ<sup>۵</sup>  
وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخًا وَجِرْأًا مَحْجُورًا﴾

① ترمذی، کتاب الجنائز، باب ما جاء فی عذاب القبر، رقم: ۱۰۷۱ اے الشیخ البانی نے حسن کہا ہے۔

② مستدرک الحاکم، کتاب الایمان: ۱/۳۸

③ المنجد، مادہ برز

④ متراوفات القرآن، ص: ۷۶

⑤ الفرقان: ۵۳

”اور وہی تو ہے جس نے دو سمندر آپس میں ملار کھے ہیں، یہ میٹھا مزے دار، اور یہ ہے کھاری کڑوا۔ اور ان دونوں کے درمیان ایک پردا اور مضبوط اوٹ کر دی ہے۔“

اس آیت سے معلوم ہوا کہ برزخ دو دریاؤں کے درمیان ایک تیسری چیز ہے جو میٹھے سمندر کو کڑوے اور کڑوے کو میٹھے میں ملنے سے روکتی ہے۔ یعنی دو سمندر جاری ہیں اور ان کے درمیان میں ایک تیسری چیز ہے جو ایک قسم کی دیوار ہے، دونوں سمندروں کو آپس میں ملنے نہیں دیتی۔

اصطلاح میں برزخ اس مدت اور زمانے کا نام ہے جو دنیا اور آخرت کے درمیان ہے، یعنی موت کے وقت سے لے کر قیامت کے لیے درمیانی وقفہ، کو برزخ کہتے ہیں۔ علامہ ابو ہری فرماتے ہیں:

**البرزخ الحاجز بين الشيئين. والبرزخ ما بين الدنيا والآخرة من**

**وقت الموت الىبعث؛ فمن مات فقد دخل في البرزخ.** ①

”برزخ (لغت میں) وہ روک ہے جو دو چیزوں کے درمیان ہوتی ہے اور (اصطلاح میں) برزخ وہ عرصہ ہے جو دنیا اور آخرت کے درمیان ہے، موت کی گھری سے لے کر قیامت تک، پس جو شخص مر گیا وہ برزخ میں داخل ہو گیا۔“

امام ابن زید رض فرماتے ہیں: **البرزخ ما بين الموت الىبعث.** ”برزخ موت اور قیامت کے درمیانی عرصہ کو کہتے ہیں۔“

**امام مجاہد رض وغيره کا بھی یہی قول ہے۔** ②

قبر کی زندگی کو برزخ اسی لیے کہتے ہیں کہ وہ بھی دنیاوی زندگی اور اخروی زندگی کے درمیان ایک پردا اور اوٹ ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

**﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ أَحَدُهُمُ الْمُؤْتَ قَالَ رَبِّ إِرْجِعُونِ ۝ لَعَلَّيَ أَغْمَلُ﴾**

① تفسیر القراطینی، جز ۱۲، ص: ۱۳۵

② تفسیر الطبری، جز ۱۸، ص: ۶۲

صَالِحًا فِيمَا تَرَكُتُ كَلَامٌ إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ فَاتِلُهَا طَوْمَنْ وَزَانِهِمْ  
بَرْزَخٌ إِلَى يَوْمِ يُبَعَّثُونَ ①

”یہاں تک کہ جب ان میں سے کسی ایک کوموت آنے لگتی ہے تو وہ کہتا ہے، اے  
میرے رب! مجھے واپس لوٹا دے کہ میں اپنی چھوڑی ہوئی (دنیا) میں جا کر نیک اعمال  
کروں، ہرگز نہیں ایسا ہو گا، یہ تو صرف ایک قول ہے جس کا یہ قائل ہے، اور ان کے  
پیچھے تو ایک پردہ ہے ان کے دوبارہ جی اٹھنے تک۔“

ڈاکٹر ابو جابر علی اللہ پر حافظہ قطر از ہیں:

”اس آیت میں برزخ کو دنیا اور آخرت کے درمیان ایک آڑ قرار دیا گیا ہے، یعنی  
مرنے والوں پر جو حالات قیامت تک گزریں گے، انھیں دیکھنا اور جانا، ہمارے بس  
سے باہر ہے، اللہ تعالیٰ نے ہمارے اور ان کے درمیان ایک پردہ حائل کر دیا ہے، یہی  
وجہ ہے کہ میت پر قبر میں جو حالات گزرتے ہیں، ہم ان کا مشاہدہ نہیں کر سکتے۔ البتہ  
نبی ﷺ نے عذاب قبر کی جو تفصیلات بیان فرمائی ہیں، ان پر ہمارا ایمان ہے۔“ ②

### برزخ کے متعلق چند ضروری باتیں

❖.....برزخ مردہ انسان کے لیے ظرف زمان ہے، مرنے کے بعد انسان عالم برزخ میں چلا  
جاتا ہے، جو مردہ چار پائی پر پڑا ہو وہ بھی عالم برزخ میں داخل ہو چکا ہے، اور جس کو لوگ کندھوں  
پر اٹھائے ہوئے ہوتے ہیں، وہ بھی عالم برزخ میں ہی ہے، اور جس کو قبر میں دفن کر دیا گیا ہو، وہ  
بھی برزخ میں ہے۔ الغرض مردہ جہاں ہے اور جس حالت میں ہے، وہ عالم برزخ ہی میں ہے،  
کیوں کہ موت کے وقت سے اس کا عالم (زمانہ) تبدیل ہو گیا ہے۔ پہلے وہ عالم دنیا میں تھا اور  
اب عالم برزخ میں داخل ہو گیا ہے، اگرچہ وہ وہیں چار پائی پر ہی کیوں نہ پڑا ہوا ہو۔  
❖.....وقت اور زمانے کی تبدیلی کے لیے جگہ کی تبدیلی ضروری نہیں ہوتی۔ مثلاً آپ نے عصر

① المؤمنون: ۹۹، ۲۳

② عقیدہ عذاب قبر، ص: ۴۴، ۴۵

## عنای قبر

57

کی نماز مسجد میں ادا کی اور پھر آپ اسی مصلی پر بیٹھ گئے، حتیٰ کہ سورج غروب ہو گیا اور مغرب ہو گئی، تو آپ وہاں بیٹھے ہوئے ہی رات میں داخل ہو گئے ہیں، حالاں کہ اسی جگہ بیٹھے ہیں، آپ کامکان تبدیل نہیں ہوا، لیکن زمانہ تبدیل ہو گیا، عصر کے وقت آپ دن میں تھے اور مغرب کے وقت آپ رات میں چلے گئے۔ اسی طرح مرنے سے پہلے آدمی عالم دنیا میں ہوتا ہے اور مرنے کے بعد عالم برزخ میں چلا جاتا ہے، خواہ چار پائی پر، ہی کیوں نہ پڑا ہو، یا جہاں بھی ہو، کیوں کہاب اس کا زمانہ تبدیل ہو چکا ہے۔

.....مرنے کے بعد عالم برزخ میں میت کے ساتھ ہونے والی کارروائی کو عذاب قبر اس لیے کہتے ہیں کہ مردوں کا قبروں میں دفن ہونا اغلب واکثر ہے، جیسا کہ گزشتہ صفحات میں امام جلال الدین السیوطی رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت میں گزر چکا ہے۔

.....عالم برزخ عالم دنیا سے بالکل مختلف ہے، نہ وہاں کی راحت ولذت اس دنیا کی راحت ولذت جیسی، اور نہ ہی رنج والم اس فانی دنیا جیسا ہو گا۔

### قبر کیا ہے؟

مردے کے لیے برزخ ظرف زمان ہے، جب کہ قبر ظرف مکان ہے۔ تمام اہل سنت والجماعت کے نزدیک قبر زمین کے اسی حصے کو کہتے ہیں جس میں مردے کو دفن کیا جاتا ہے، بالفاظ دیگر مردہ انسان کے مدفن، یعنی جائے دفن کو قبر کہتے ہیں۔

### لغت سے دلائل

لغت میں انسان کے مدفن کو ہی قبر کہا گیا ہے، مثلاً دیکھیں: [المنجد، مادہ قبر] مترادفات القرآن، ص: ۲۷۳۔ مفردات القرآن از علامه اصفهانی کتاب القاف۔ فیروز اللغات اردو عربی ص: ۵۵۰ مصباح اللغات، ص: ۲۵۳۔ امیر المؤمنین فی الحدیث حضرت امام محمد بن اسْعِیْل البخاری رحمۃ اللہ علیہ اپنی صحیح میں قبر کیوضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

**وقول اللہ عزوجل: ”فَأَقْبَرَهُ“ اقبرت الرجل: اذا جعلت له قبرا.**

و قبرتہ: دفنته ”کفَاتاً“ یکونون فیها احیا و یدفون فیها امواتا  
”اور سورہ عبس میں جو اللہ تعالیٰ کا ارشاد (فَأَقْبَرَهُ) ہے، (اس کی تشریع یہ ہے کہ یہ  
عرب کا محاورہ ہے) جب کوئی کسی کے لیے قبر بنائے تو اس وقت وہ کہتا ہے: اَقْبَرْتُ  
الرَّجُلَ ”یعنی میں نے آدمی کی قبر بنائی“ اور قبرتہ کے معنی ہیں، ”میں نے اسے دفن کیا۔“  
اور سورہ مرسلات میں جو (كَفَاتاً) کا الفاظ ہے (اس کے معنی یہ ہیں) ”کہ زندگی بھی زمین  
ہی پر گزارو گے، اور مرنے کے بعد بھی اسی میں دفن ہوں گے۔“ ①

قرآن مجید سے دلائل: قرآن مجید میں تقریباً آٹھ مقامات میں قبر کا صراحتاً کر آیا ہے، ان کے  
مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ قبر اسی معروف قبر ہی کو کہتے ہیں جو زمین میں بنائی جاتی ہے۔

① ..... وَلَا تَقْمُ عَلَى قَبْرِهِ ”اور آپ ان (منافقین) میں سے کسی کی قبر پر کھڑے  
نہ ہوں۔“ ②

② ..... وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مِّنْ فِي الْقُبُوْرِ ”اور آپ ان کوئی نہ ساختے جو قبر میں ہیں۔“ ③

③ ..... كَمَا يَشِسَ الْكُفَارُ مِنْ أَضْحِبِ الْقُبُوْرِ ”جیسے کفار اہل قبر سے مایوس  
ہو چکے ہیں۔“ ④

④ ..... ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ ”پھر اسے موت دی، پھر اسے قبر میں دفن کیا۔“ ⑤

⑤ ..... وَإِذَا الْقُبُوْرُ بُعْثَرَتُ ”اور جب قبریں اکھاڑ دی جائیں گی۔“ ⑥

① بخاری، کتاب الجنائز، باب ما جاء فی قبر النبی صلی الله علیہ وسلم وابی بکر  
وعمر رضی الله عنہما

② التوبۃ: ۸۴

③ الفاطر: ۲۲

④ الممتحنة: ۱۳

⑤ عبس: ۲۱

⑥ الانفطار: ۴

❶ ..... حَتَّىٰ زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ”یہاں تک کہ تم قبریں دیکھ لو۔“<sup>①</sup>

❷ ..... وَأَنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقُبُوْرِ ”اور یقیناً اللہ تعالیٰ ہی قبر والوں کو دوبارہ زندہ فرمائے گا۔“<sup>②</sup>

❸ ..... أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُوْرِ ”کیا وہ نہیں جانتا کہ جب قبروں میں جو کچھ ہے، وہ نکال لیا جائے گا۔“<sup>③</sup>

تمام مفسرین کے نزدیک بالاتفاق قبر، قبور، اور مقابر، سے مراد مردہ انسان کی جائے دفن ہی ہے۔

### حدیث سے دلائل

جس طرح قرآن مجید میں لفظ قبر کا اطلاق اسی معروف زمینی قبر پر کیا گیا ہے، ایسے ہی بے شمار احادیث الی ہیں جن میں قبر کا لفظ استعمال ہوا ہے اور ہر جگہ قبر سے مراد مردہ انسان کا مدفن ہی ہے۔

ذیل میں اسی سلسلے کی صرف چند احادیث بیان کی جا رہی ہیں۔

❶ ..... «عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ: قَاتَلَ اللَّهُ الْيَهُودَ، أَتَخَدُوا قُبُوْرَ أَنْبِياءِهِمْ مَسَاجِدَ»<sup>④</sup>

”سیدنا ابو ہریرہ ہی بیان کرتے ہیں، کہ بے شک رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”یہود یوں کو اللہ تعالیٰ ہلاک کرے، انہوں نے اپنے انبیاء کی قبروں کو مساجد (سبدہ گاہ) بنالیا۔“

❷ ..... «عَنْ جَابِرٍ قَالَ: نَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ

❶ / التکاثر: ۲

❷ / الحج: ۷

❸ / العادیت: ۹

❹ بخاری، کتاب الصلاة، باب الصلاة في البيعة، رقم: ۴۳۷

## تجھیص القبور

”سیدنا جابر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے قبروں کو چونا گنج کرنے سے منع فرمایا۔“

③ ..... «عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: زَارَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبْرَ أُمِّهِ فَبَكَى وَأَبْكَى  
مَنْ حَوْلَهُ فَقَالَ أَسْتَأْذِنُ رَبِّي فِي أَنْ أَسْتَغْفِرَ لَهَا فَلَمْ يُؤْذَنْ لِي،  
وَاسْتَأْذِنْهُ فِي أَنْ أَزُورَ قَبْرَهَا فَأَذِنَ لِي، فَزُورُوا الْقُبُورَ فَإِنَّهَا تُذَكَّرُ  
الْمَوْتَ» ②

”سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی ﷺ اپنی والدہ کی قبر پر تشریف لے گئے، خود بھی روئے اور گرد و پیش کو بھی رلا دیا۔ پھر فرمایا: ”کہ میں نے اپنے رب سے اپنی والدہ کے حق میں استغفار کی اجازت چاہی، لیکن نہ لی۔ پھر زیارت قبر کی اجازت چاہی تو اجازت مل گئی، چنانچہ قبروں کی زیارت کیا کرو، کیوں کہ یہ تمہیں موت یاد دلاتی ہیں۔“

لغت عرب، قرآن مجید کی آیات، اور بے شمار احادیث، سے یہ بات اظہر من الشیخ  
ہے کہ قبر سے مراد یہی زمینی گڑھا ہے، اسی میں نکیرین آتے ہیں، اسی میں سوال و جواب  
ہوتے ہیں، اس کے بعد پھر اسی قبر کو اعمال کے مطابق جنت کا باعث یا جہنم کا گڑھا بنا دیا جاتا  
ہے۔ اس قبر کے علاوہ کسی اور قبر کا دعویٰ کرنا، جیسا کہ بعض لوگوں نے برزخی قبر کا دعویٰ کیا ہے،  
سر اسر کتاب و سنت کے منافی ہے، اور اتنا بودا اور کمزور ہے جیسے تاریخکبوٹ۔

## قرآن مجید میں عذاب قبر کا بیان

قرآن مجید میں عذاب قبر کا بیان دو طرح سے ہے: ① اجمالاً، ② تفصیلاً

① ابن ماجہ، کتاب الجنائز، باب ما جاء فی النہی عن البناء على القبور وتجھیصها  
والكتاب عليها، رقم: ۱۵۶۲، اسے الشیخ الالبانی نے صحیح کہا ہے۔

② مسلم، کتاب الجنائز، باب استئذان النبي ﷺ ربه عزوجل فی زيارة قبر امه،

اجمالاً

یاد رہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول ﷺ پر دو قسم کی وحی نازل فرمائی ہے، وحی مکلو،  
اور وحی غیر مکلو۔

وحی مکلو: یعنی ایسی وحی جس کی باقاعدہ تلاوت کی جاتی ہے، اور جس کے ایک ایک حرف کے  
بدلے دس نیکیاں ملتی ہیں۔ یہ وحی قرآنؐ کریم کی صورت میں نبی کریم ﷺ پر نازل ہوئی۔  
اس کے الفاظ اور معنی دونوں اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہیں۔ یہ ایک مجزہ ہے کہ جس کی مثل پیش  
کرنے میں سب مخالفین نے اپنے دور میں گھٹنے بیک دیے، اور کوئی بھی اس میں کامیاب نہ  
ہو سکا۔

وحی غیر مکلو: یعنی ایسی وحی جس کی نہ تoba قاعدگی سے تلاوت کی جاتی ہے، اور نہ ہی ایک ایک حرف  
کے بدلے دس نیکیاں ملتی ہیں۔ یہ وحی احادیث مبارکہ کی صورت میں نبی ﷺ پر نازل  
ہوئی۔ اس کے معنی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں، جنہیں رسول اللہ ﷺ نے اپنے الفاظ میں  
بیان فرمایا ہے۔ جناب حسان بن عطیہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

كان جبريل عليه السلام ينزل على رسول الله ﷺ بالسنة كما

ينزل عليه القرآن، ويعلمه اياها كما يعلمه القرآن . ①

”جس طرح جبریل ظلیلہ قرآنؐ مجید لے کر آپ ﷺ پر ارتقا تھا، اسی طرح سنت  
(حدیث) لے کر بھی ارتقا تھا۔ اور جس طرح قرآنؐ مجید سکھا تھا، اسی طرح سنت بھی  
سکھا تھا۔“

علامہ ابوالبقاء رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

سنن پر بحث کرتے کرتے انسان اس نتیجہ پر پہنچتا ہے کہ قرآن و حدیث وحی ہونے  
کے اعتبار سے تو دونوں ہی منکرین کو لکھا رتے ہیں، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿إِنْ هُوَ  
إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى﴾ ”مکروہ تو وحی ہے، جو آپ کی طرف کی جاتی ہے۔“ لیکن فرق اتنا ہے

کہ قرآن ہر اعتبار سے مجزہ ہے، اور اس کے الفاظ بھی وہی ہیں جو پہلے لوح محفوظ میں تھے۔ نتو چبریل علیہ السلام نے اس میں تصرف کیا اور نہ ہی آپ ﷺ نے۔ جب کہ حدیث میں ایسا نہیں، کیوں کہ اس کا مفہوم تو من جانب اللہ ہے، لیکن الفاظ آپ ﷺ کے ہیں۔ [ایضاً]

حدیث کے وجہ ہونے کے چند دلائل

① ..... ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ❶ ﴾

”اور جس قبلہ پر تم پہلے سے تھے، اسے ہم نے صرف اس لیے مقرر کیا تاکہ ہم جان لیں کہ رسول ﷺ کا سچا تابع دار کون ہے، اور کون ہے جو اپنی ایڑیوں کے بل پلٹ جاتا ہے۔“

اس آیت کو سمجھنے کے لیے اس کا پس منظراً ارشان نزول کا سمجھنا ضروری ہے۔ نبی ﷺ کی بھرت کے بعد مدنی زندگی کے ابتدائی ایام میں مسلمانوں کو بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنے کا حکم تھا، گویا بیت المقدس مسلمانوں کا قبلہ تھا۔ تقریباً سولہ (۱۶) ماہ تک مسلمان اسی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے رہے۔ اس کے بعد قرآن مجید نے سابقہ حکم منسوخ کر کے مسجد حرام کو مسلمانوں کا قبلہ بناتے ہوئے فرمایا:

﴿ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ٦ ﴾

”پس آپ اپنا چہرہ مسجد حرام کی طرف پھر لیں۔“

اس حکم پر مخالفوں نے اعتراض کیا کہ اس سے پہلے بیت المقدس کو قبلہ مقرر کرنے میں آخوندگی کیا؟ اس اعتراض کے جواب میں ان آیات کا نزول ہوا۔

اب اس میں بیت المقدس کو قبلہ مقرر کرنے کی نسبت اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف کی ہے، جس سے واضح ہوتا ہے کہ بیت المقدس کو اللہ کے حکم سے ہی قبلہ مقرر کیا گیا تھا۔ لیکن آپ

قرآن مجید انہا کرد یکھ سکتے ہیں کہ کہیں بھی آپ کوئی ایسی آیت نہیں ملے گی جس میں بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنے کا حکم ہو۔ یہ حکم رسول اللہ ﷺ نے دیا تھا، جسے قرآن مجید نے اللہ تعالیٰ کا حکم قرار دیا ہے۔ اس آیت میں یہ الفاظ نہیں کہ وَمَا جَعَلْتُ الْقِبْلَةَ ..... یعنی جس قبلے پر آپ پہلے تھے، اسے تو نے صرف اس لیے مقرر کیا تھا..... ایسا نہیں، بلکہ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ ..... اور آپ جس قبلے پر پہلے سے تھے، اسے ہم نے صرف اس لیے مقرر کیا تھا.....

قرآن مجید کا یہ بیان اس بات کی دلیل ہے کہ بیت المقدس کو قبلہ مقرر کرنے کا حکم جو نبی ﷺ کی طرف سے دیا گیا تھا، وہ ایک ایسی وحی پر مبنی تھا جو قرآن مجید کے علاوہ تھی، اور وہ وحی صرف اور صرف حدیث مبارکہ ہی تھی۔

① ..... وَإِذَا أَسْرَ النَّبِيَّ إِلَى بَعْضِ أَرْوَاجِهِ حَدِيثًا ۝ فَلَمَّا نَبَأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرْفَ بَعْضُهُ وَأَغْرَضَ عَنْ ۝ بَعْضٍ ۝ فَلَمَّا نَبَأَهَا بِهِ قَالَتْ مِنْ أَنْبَاكَ هَذَا ۝ قَالَ نَبَأَنِي الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ۝ ①

”اور جب نبی ﷺ نے اپنی بعض عورتوں سے ایک پوشیدہ بات کی، پھر جب اس نے اس (پوشیدہ) بات کی خبر کر دی۔ اور اللہ نے اپنے نبی کو اس پر آگاہ کر دیا، تو نبی نے تھوڑی سی بات تو بتا دی اور تھوڑی سی ثالٹ گئے۔ پھر جب نبی نے اپنی اس بیوی کو یہ بات بتائی، تو وہ کہنے لگی اس کی خبر آپ کو کس نے دی؟ (نبی ﷺ نے) فرمایا: سب کچھ جانے والے، پوری خبر کھنے والے (اللہ) نے مجھے یہ بتایا ہے۔“

اس آیت میں اُظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ ”اس پر اللہ نے اپنے نبی کو آگاہ کر دیا“، اور قالَ نَبَأَنِي الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ”فرمایا! مجھے سب کچھ جانے والے، خبر کھنے والے (اللہ) نے خبر دی ہے۔“ کے الفاظ سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ آپ پر قرآن مجید کے علاوہ بھی وحی کا نزول ہوتا تھا، کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی ﷺ کو جو اس افشاء راز سے مطلع فرمایا تھا وہ

بات قرآن مجید میں کہیں بھی نہیں ہے۔

③ ..... ﴿مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لَبِنَةٍ أَوْ تَرْكَتُمُوهَا فَإِنَّمَا عَلَى أُصُولِهَا فَبِاُذْنِ

اللَّهِ وَلِيُخْزِي الْفَسِيقِينَ﴾ ①

”تم نے کھجور کے جود رخت کاٹ ڈالے، یا جنیں تم نے ان کی جڑوں پر باتی رہنے دیا، یہ سب اللہ تعالیٰ کے حکم سے تھا، اور اس لیے بھی کہ فاسقوں کو (اللہ) رسا کرے۔“

اس آیت میں واضح طور پر فرمادیا گیا ہے، کہ مسلمانوں نے یہ درخت اللہ تعالیٰ کی اجازت سے کائے تھے۔ لیکن کوئی بھی شخص قرآن مجید کی کوئی ایسی آیت پیش نہیں کر سکتا کہ جس میں اس جنگ کے دوران درخت کاٹنے کی اجازت موجود ہو۔ اب سوال یہ ہے کہ مسلمانوں کو اس اجازت کا علم کس طرح ہوا تھا؟ اس کا جواب یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے یہ اجازت رسول اللہ ﷺ نے مسلمانوں کو دی تھی اور خود نبی ﷺ کو بھی اس اجازت کا علم وحی غیر مقلوب کے ذریعے ہی سے ہوا تھا۔

طوالت کے ڈر سے ہم صرف انہی آیات پر اتفاق کرتے ہیں، ورنہ قرآن مجید میں تو اس طرح کی کئی مثالیں موجود ہیں جو حدیث کے وحی ہونے پر دلالت کرتی ہیں۔

اب جب کہ یہ ثابت ہو گیا ہے کہ حدیث بھی وحی الہی ہے تو پھر بحیثیت مسلمان ہونے کے ہم سب پر واجب ہے کہ ان دونوں قسموں کی دحیوں پر ایمان لا میں کیوں کہ بھی کامل ایمان کی نشانی ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَعْلَمْ

وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا﴾ ②

”اور اللہ تعالیٰ نے آپ پر کتاب اور حکمت نازل کی ہے، اور آپ کو وہ سکھایا ہے جو آپ نہیں جانتے تھے، اور اللہ تعالیٰ کا آپ پر برا فضل ہے۔“

یہ آیت اور اس قسم کی دوسری آیات میں کتاب سے مراد قرآن مجید اور حکمت سے مراد حدیث پاک ہے۔ لہذا رسول اللہ ﷺ نے جن باتوں کی ہمیں خبر دی ہے، ان سب پر ایمان لانا اور ان کی تصدیق کرنا بھی اسی طرح ضروری اور واجب ہے جس طرح قرآن مجید پر ایمان لانا اور اس کی تصدیق کرنا واجب ہے۔

نبی اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: «الَا إِنِّي أُوتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ» ①  
”آ گاہ رہو! مجھے کتاب (قرآن مجید) اور اس کے ساتھ اس کی مثل (حدیث) بھی دی گئی ہے۔“

معلوم ہوا کہ حدیث بھی قرآن ہی کی طرح ہے، بلکہ آپ یوں کہہ لیں کہ حدیث قرآن مجید ہی کا بیان ہے۔ لہذا اگر کوئی مسئلہ قرآن مجید میں نہ ہو، صرف حدیث میں ہو، تو سمجھ لو کہ گویا وہ قرآن مجید ہی میں ہے۔

### تفصیل

قرآن مجید میں بھی کئی جگہ عذاب و ثواب قبر کا ذکر ہوا ہے، جس کا بیان آئندہ سطور میں ہو گا، ان شاء اللہ۔ ہاں البته اس پر ایک اعتراض کیا جاتا ہے وہ یہ کہ اعتراض ①: جن آیات کو عذاب قبر کی تائید میں پیش کیا جاتا ہے، وہ کی ہیں۔ جب ان کی آیات سے عذاب قبر کا ثابت ہونا قرار دیا گیا تو پھر بحربت کے بعد مدینہ میں نبی ﷺ نے ..... بعض روایتوں کے مطابق ..... عذاب قبر سے انکار کیوں فرمایا؟

**جواب:** اس اعتراض کے کئی جوابات ہیں۔

①..... آپ ﷺ کا عذاب قبر سے کلی انکار نہ تھا، بلکہ صرف مسلمان گنہگاروں کی بابت یہ انکار تھا، کیوں کہ کئی آیات میں کفار کے متعلق عذاب قبر کا اشارہ تھا، نہ کہ مسلمان گنہگاروں کے متعلق۔ جیسا کہ صحیح مسلم میں سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک دن ان کے پاس تشریف لائے جب کہ ان کے پاس ایک یہودی عورت بیٹھی ہوئی تھی۔ وہ کہنے لگی کیا

① ابو داؤد، کتاب السنۃ، باب فی لزوم السنۃ، رقم: ٤٦٠، الشیخ البانی نے اسے صحیح کہا ہے۔

تھیں معلوم ہے کہ تم (مسلمان بھی) قبروں میں آزمائے جاؤ گے؟ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ (یہ سن کر) رسول اللہ کا نبی اٹھئے اور فرمایا: «اَنَّمَا تُفْتَنُ يَهُودُ» ”صرف اور صرف یہود ہی (قبروں میں) آزمائے جائیں گے۔“ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ پھر ہم چند رات میں ٹھہرے، اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”کیا تجھے معلوم ہے؟ مجھ پر وحی نازل کی گئی ہے کہ قبروں میں تمہاری (مسلمانوں کی) بھی آزمائش ہوگی۔“ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں: اس دن سے میں نے رسول اللہ ﷺ کو عذاب قبر سے پناہ مانگتے سن۔ ①

مذکورہ بالا روایت سے معلوم ہوا کہ آپ نے عذاب قبر کا کلی انکار نہیں فرمایا تھا۔ اگر ایسی بات ہوتی تو آپ یہ نہ فرماتے کہ یہود ہی قبروں میں آزمائے جائیں گے۔ آپ کا انکار صرف اور صرف مسلمان گنہگاروں کے متعلق تھا، جو اللہ تعالیٰ نے بعد میں وحی کے ذریعے آپ کو بتا دیا۔ اسی طرح قبر میں پیش آنے والے حالات کی تفصیل بھی آپ کو مدینہ میں ہی بتلانی گئی تھی۔

اسی طرح منکرین عذاب قبر کی جانب سے کیا جانے والا یہ اعتراض بھی غلط ہے کہ نبی ﷺ کو ایک یہودی عورت کے بتانے سے عذاب قبر کا علم ہوا۔ یہ اس لیے غلط ہے کہ آپ ﷺ نے اس یہودی عورت کی بات کی لفی کی تھی نہ کہ اثبات۔ پھر کچھ عرب سے بعد آ کر آپ ﷺ نے درس دیا اور فرمایا: ”کہ مجھے وحی کے ذریعے بتایا گیا ہے۔“ یعنی نہ تو اس مسئلہ میں میری اپنی ذاتی رائے کا کوئی عمل دخل ہے۔ اور نہ ہی کسی یہودی عورت کے بتانے سے مجھے پتہ چلا۔ مجھے تو صرف اور صرف وحی کے ذریعے سے پتہ چلا ہے کہ تم لوگ بھی قبروں میں آزمائے جاؤ گے۔

### حاصل کلام

① ..... کی آیات سے صرف کفار کو عذاب قبر دیا جانا ثابت تھا۔ گنہگار اہل توحید پر عذاب قبر مدینہ منورہ میں آپ ﷺ کو وحی غیر متوکل کے ذریعے سے بتایا گیا تھا۔ آپ کی لفی

گنہگار مسلمانوں کے بارے میں تھی نہ کہ تمام لوگوں کے بارے میں۔

۲..... اس قسم کا اعتراض اکثر منکرین حدیث ہی کرتے ہیں، حالاں کہ انھیں یہ حق نہیں پہنچتا کہ وہ اس قسم کی روایات کو بنیاد بنا کر عذاب قبر کا انکار کریں کیوں کہ:  
اَوَّلَةً: تو وہ حدیث رسول کے منکر ہیں، ان کے نزدیک تو حدیث (نحوذ بالله) من گھڑت اور جھوٹی ہیں۔

ثانیاً: اگر وہ حدیث رسول کو مانتے ہیں تو پھر جن روایات سے وہ یہ اعتراض کلتے ہیں، انہی روایتوں میں اثبات کا بھی ذکر ہے۔ لہذا وہ مکمل حدیث کو مانتے ہوئے عذاب قبر تسلیم کریں۔

باب دوم:

## عذاب قبر قرآن مجید کی روشنی میں

۱ ..... ﴿ وَ لَا تَقُولُوا إِلَمْنَ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٍ طَبْلُ أَحْيَاءٍ وَ لِكِنْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ ①

”اور اللہ کی راہ میں قتل ہونے والوں کو مردہ مت کہو، بلکہ وہ تو زندہ ہیں اور لیکن تم شعور نہیں رکھتے۔“

اس آیت میں شہداء کی جس زندگی کا ذکر ہوا ہے یقیناً وہ برزخ ہی کی زندگی ہے اور برزخ ایک مستقل جہاں ہے جو موت سے لے کر قیامت تک کے لیے ہے۔ برزخی زندگی ہر انسان کے لیے ہے، خواہ شہید ہو یا غیر شہید۔  
علامہ آلوسی اپنی تفسیر میں لکھتے ہیں:

ان الْحَيَاةِ فِي الْبَرْزَخِ ثَابِتَةٌ لِكُلِّ مَنْ يَمُوتُ مِنْ شَهِيدٍ أَوْ غَيْرِهِ . ②

”یقیناً برزخی زندگی ہر مردے والے کے لیے ثابت ہے، شہید ہو یا کوئی اور ہو۔“

امام القرطبی اس آیت کے متعلق فرماتے ہیں: وَيَكُونُ فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى عَذَابِ الْقَبْرِ ③ ”اور اس (آیت) میں عذاب قبر پر بھی دلیل ہے۔“

یاد رہے کہ برزخی زندگی اپنی تمام صورت میں تو سب کے لیے ہے، لیکن قرآن مجید نے شہداء کی تعظیم و تکریم کے لیے خصوصیت سے ان کو أحیاء کہا ہے۔ سورۃ آل عمران میں فرمایا:

﴿ وَ لَا تَحْسِبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا طَبْلُ أَحْيَاءٍ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ۝ فَرَحِينَ بِمَا أَتَهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ لَا وَيَسْتَبِشُونَ ۝

① / البقرة: ۱۵۴

② تفسیر روح المعانی: ۲/ ۲۱

③ تفسیر القرطبی، جز: ۲، ص: ۱۶۸

بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحِقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ لَا إِلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ  
يَعْزَزُونَ ۝ يَسْتَبَشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ لَا وَأَنَّ اللَّهَ لَا يُضِيغُ  
أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ ۝ ①

”اور جو لوگ اللہ کی راہ میں قتل کر دیے جائیں انھیں مردہ مت کہو، بلکہ وہ تو اپنے رب  
کے پاس زندہ ہیں، رزق دیے جاتے ہیں۔ اللہ نے اپنا فضل جو انھیں عطا کیا ہے وہ  
اس سے بہت خوش ہیں، اور ان لوگوں کی بابت بھی خوشیاں منار ہے ہیں جو اب تک ان  
سے نہیں ملے۔ ان کے پیچھے ہیں۔ یہ کہہ ان پر کوئی خوف ہو گا اور نہ ہی وہ غم گین ہوں  
گے۔ اللہ کی نعمت اور فضل سے خوش ہو رہے ہیں۔ اور بے شک اللہ مومنوں کا اجر ضائع  
نہیں کرتا۔“

یہاں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر اپنے رستے میں شہید ہونے والوں کو زندہ کہا ہے اور  
ساتھ ہی انھیں ملنے والے انعامات کا ذکر بھی کیا ہے۔ یہ سب کچھ برزخ میں ہے، کیوں کہ  
انھیں یہ نعمتیں مل رہی ہیں اور ظاہر ہے کہ ابھی قیامت نہیں آئی۔

سیدنا جابر بن عبد اللہ رض نے شہید فرماتے ہیں: مجھے رسول اللہ ﷺ ملی عَلَيْهِ السَّلَامُ ملے اور پوچھا: جابر! کیا  
بات ہے؟ میں تمھیں شکسہ خاطردیکھ رہا ہوں؟ میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میرے  
والد (جنگ احمد میں) شہید ہو گئے اور قرض اور چھوٹے چھوٹے بچے چھوڑ گئے۔ آپ نے  
فرمایا: کیا میں تمھیں یہ بشارت نہ دوں کہ اس کی اللہ تعالیٰ سے کیے ملاقات ہوئی؟ میں نے کہا:  
اے اللہ کے رسول! ضرور بتائیے۔ آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کسی سے کلام نہیں کرتا مگر  
پردوے کے پیچھے سے۔ اللہ تعالیٰ نے تمہارے باپ کو زندہ کیا، پھر اس سے آمنے سامنے  
باتیں کیں اور پوچھا: ”کچھ آرزو کرو جو میں تمھیں عطا کروں“ تیرے باپ نے کہا: اے  
میرے رب! مجھے دوبارہ زندگی عطا کر دے، تاکہ میں دوسرا مرتبہ تیری راہ میں شہید  
ہو جاؤں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ”یہ بات طے ہو چکی ہے کہ لوگ دوبارہ دنیا کی طرف نہ لوٹیں

گے، راوی کہتا ہے یہ آیت اسی کے بارے میں نازل ہوئی۔ ①

سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ہم نے اس آیت کے بارے میں رسول اللہ ﷺ سے پوچھا تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”شہداء کی رو جیں بزر پرندوں کے قالب میں ہیں، ان کے لیے عرش الہی میں کچھ قدیلیں لکھتی ہیں، یہ رو جیں جنت میں جہاں چاہیں سیر کرتی پھرتی ہیں، پھر ان قدیلیوں میں واپس آ جاتی ہیں۔ ان کے رب نے ان کی طرف دیکھا اور پوچھا: کیا تمھیں کسی چیز کی خواہش ہے؟ تو انہوں نے کہا ہمیں کسی چیز کی خواہش نہیں، ہم تو جہاں چاہیں سیر کرتی پھرتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان سے تین بار یہی سوال کیا۔ جب انہوں نے دیکھا کہ اب جواب دیے بغیر کوئی چارہ نہیں۔ تو کہا: اے پرو رددگار! ہم یہ چاہتے ہیں کہ تو ہماری رو جیں واپس (دنیا میں) لوٹادے تاکہ ہم تیری راہ میں پھر جہاد کریں اور پھر شہید ہوں۔ ②

شہداء کی اس زندگی کے متعلق اللہ تعالیٰ نے لا تَشْعُرُونَ فرمایا ہے، جس کا ایک مطلب یہ بھی ہے کہ تم شہداء کی اس حیات کو محسوس نہیں کر سکتے، اس کی حقیقت کو نہیں سمجھ سکتے کہ وہ کیسی ہی، اور نہ ہی تم اپنے حواس یعنی ناک، کان، آنکھ، پاؤں، کے ذریعے سے ان کا حال معلوم کر سکتے ہو، کیوں کہ وہ تو اب برزخ کے معاملات میں سے ہے۔ جب کہ برزخ کے معاملات کا علم وحی الہی کے بغیر ناممکن ہے۔

لا تَشْعُرُونَ برزخ کی حیات شعور میں آنے والی نہیں، اس لیے کہ جسم الگ ہے اور روح الگ ہے، اور بسا اوقات تو جسم کو پرندے اور درندے کھا جاتے ہیں، لیکن اس کے باوجود وادا سے حیات کھا گیا ہے اور بتایا گیا ہے کہ انھیں وہاں رزق بھی دیا جاتا ہے۔ اس لیے یہ ہمارے شعور سے باہر ہے۔

① ترمذی، کتاب التفسیر، باب ومن سورة آل عمران، رقم: ۳۰۱۰، الشیخ البانی نے اسے حسن کہا ہے۔

② مسلم، کتاب الامارة، باب فی بیان ان ارواح الشہداء فی الجنة وانهم احیاء عند ربهم یرزقون، رقم: ۱۸۸۷

## عناب قبر

71

علوم ہوا کہ عالم بزرخ ہماری عقل و شعور میں نہیں آ سکتا۔ یہ بات اللہ تعالیٰ نے ہمیں پہلے ہی بتا دی ہے۔ اب خواہ مخواہ اس کی کیفیت جاننے کی کوشش کرنا اور یہ کہنا کہ یہ حیات عقل میں نہیں آتی، کم از کم کسی مسلمان کے لیے جائز نہیں ہے۔

**﴿بِلْ أَحْيَاهُ وَلِكُنْ لَا تَشْعُرُونَ﴾** شہداء کو مردہ مت کہو، کیوں کہ وہ اپنے رب کے پاس زندہ ہیں، لیکن وہ زندگی ایسی ہے جس کا ہم شعور نہیں پاسکتے، مگر شعور نہ پانے سے اللہ تعالیٰ کے نزدیک ثابت شدہ حقائق تو نہیں بدل سکتے۔

سورت آل عمران کی مذکورہ بالا آیات میں شہداء کی اسی برزخی زندگی اور انھیں وہاں ملنے والی نعمتوں کا تذکرہ کرنے کے بعد آخر میں فرمایا ﴿وَأَنَّ اللَّهَ لَا يُضِيغُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ ”اور اللہ تعالیٰ یقیناً مونوں کا اجر ضائع نہیں کرتا“، یعنی جس طرح شہداء پر اللہ تعالیٰ نے عالم بزرخ میں اپنی نعمتیں کی ہیں، ان کے اجر و ثواب کو ضائع نہیں کیا، اسی طرح اللہ تعالیٰ ہر مومن کو بزرخ میں اپنی نعمتوں سے نوازے گا اور ان کے اجر کو ضائع نہیں ہونے دے گا۔ یہاں **أَجْرُ الْمُؤْمِنِينَ** کے الفاظ بھی قابل غور ہیں:

**اولاً:** اللہ تعالیٰ نے یہاں **أَجْرَ الشَّهِيدَآءِ** یا پھر **أَجْرُ الْمَقْتُولِينَ** نہیں فرمایا۔

**ثانیاً:** **الْمُؤْمِنِينَ** پر الف، لام، استغراق کا ہے، یعنی اللہ تعالیٰ کسی بھی مومن کے اجر کو ضائع نہیں کرے گا۔ وہ شہید ہو یا غیر شہید۔

جس طرح شہداء اور عام مونوں کو بزرخ میں اجر و ثواب ملے گا۔ اس کے عکس کافروں، فاجروں، مکرین قرآن و سنت کو قبر میں عذاب بھی ہوگا۔

**۲.....﴾يَثِبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ**

**فِي الْآخِرَةِ وَيُضْلِلُ اللَّهُ الظَّلِيمِينَ فَلَا يَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ﴾** ①

”اللہ تعالیٰ ایمان والوں کو دنیا کی زندگی میں اور آخرت میں قول ثابت (کلمہ طیبہ) پر ثابت قدم رکھتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ ظالموں کو گراہ کر دیتا ہے، اور اللہ جو چاہتا ہے، کرتا ہے۔“

## عذاب قبر 72

اس آیت سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کلم طیبہ پر ایمان والوں کو اس دنیا میں بھی ہر طرح کی آزمائشوں میں ثابت قدم رکھتا ہے۔ اور آخرت کی بھی ہر مشکل گھڑی میں انھیں ثابت تدبی نصیب فرمائے گا، ان شاء اللہ۔

تمام مفسرین، محدثین اور علماء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ یہ آیت عذاب قبر کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ خود صاحب قرآن جناب محمد رسول اللہ ﷺ سے بھی اس آیت کی تفسیر میں یہی مقصود ہے۔ چنان چہ سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا:

«إِذَا أَقْعَدَ الْمُؤْمِنُ فِي قَبْرٍ، أُتَىٰ، ثُمَّ شَهَدَ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ ۝ يَبْيَثُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ النَّابِتِ ۝» ①

”مون جب اپنی قبر میں بٹھایا جاتا ہے، تو اس کے پاس فرشتے آتے ہیں، پھر وہ شہادت دیتا ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمد ﷺ، اللہ کے رسول ہیں۔ تو یہی مطلب ہے (اللہ تعالیٰ کے) قول ﴿يَبْيَثُ اللَّهُ ..... الْآيَة﴾ کا امام محمد بن بشار رضی اللہ عنہ کی روایت کے الفاظ یہ ہیں: يَبْيَثُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا ..... نَزَّلَتْ فِي عَذَابِ الْقَبْرِ ” کہ یہ آیت عذاب قبر کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔“ ②

سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہ کی ایک دوسری روایت میں اس طرح ہے:

«الْمُسْلِمُ إِذَا سُئِلَ فِي الْقَبْرِ، يَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ ۝ يَبْيَثُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ النَّابِتِ ۝» ③

”مسلمان سے جب قبر میں سوال ہوگا تو وہ گواہی دے گا کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں

① بخاری، کتاب الجنائز، باب ما جاء في عذاب القبر، رقم: ۱۳۶۹

② ايضاً

③ بخاری، کتاب التفسیر، باب قوله يَبْيَثُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ النَّابِتِ، رقم: ۴۶۹۹

اور یہ کہ محمد ﷺ اللہ کے رسول ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے ارشاد یُبَشِّرُ اللَّهُ أَكْبَرُ امْنُوا  
کا بھی مطلب ہے۔“

امام الریبع عَلَیْهِ السَّلَامُ آسی آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

”کہ ہمیں یہ بات پچھی ہے کہ بے شک یہ امت (محمدیہ) بھی اپنی قبروں میں سوال  
کی جائے گی، پھر اللہ تعالیٰ مومن کو اس کی قبر میں سوالات کے وقت ثابت قدم رکھے  
گا۔“<sup>①</sup>

امام قادہ عَلَیْهِ السَّلَامُ اور حجہ بہد عَلَیْهِ السَّلَامُ سے بھی یہی مروی ہے۔<sup>②</sup>

قُولُ النَّابِتِ سے مرادِ کلمہ طیبہ ہے۔ حَيَاةُ الدُّنْيَا سے مراد یہی دنیا کی زندگی ہے جو  
آج ہم بسر کر رہے ہیں۔ یہاں بھی اللہ تعالیٰ ایمان والوں کو آنے والی آزمائشوں میں  
ثابت قدم رکھتا ہے۔ وَفِی الْآخِرَةِ سے مراد وہ زندگی ہے جو مر نے کے بعد شروع ہوگی۔  
جبیسا کہ سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مومن بندے کی  
موت کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا: «وَأَنَّ الْعَبْدَ الْمُؤْمِنَ إِذَا كَانَ فِي اِنْقِطَاعٍ مِنَ  
الدُّنْيَا وَإِقْبَالِ الْآخِرَةِ» ..... ”بے شک مومن بندہ جب دنیا سے کوچ کرنے لگتا ہے اور  
آخرت کی طرف روانہ ہوتا ہے۔“ الحدیث<sup>③</sup>

اسی طرح سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نبی ﷺ کی وفات کا ذکر کرتے ہوئے فرماتی ہیں:  
«فَجَمَعَ اللَّهُ رِيقِي وَرِيقَةَ فِي الْآخِرِ يَوْمٍ مِنَ الدُّنْيَا، وَأَوَّلِ يَوْمٍ مِنَ  
الْآخِرَةِ»<sup>④</sup>

”پس اللہ نے میرے اور آپ ﷺ کے لعاب کو، آپ ﷺ کے دنیا کے آخری اور  
آخرت کے پہلے دن جمع کر دیا۔“

<sup>①</sup> تفسیر الطبری، جز: ۱۳، ص: ۲۵۲

<sup>②</sup> ایضاً

<sup>③</sup> مسنند احمد: ۴ / ۲۸۸

<sup>④</sup> بخاری، کتاب المغازی، باب مرض النبی ﷺ ووفاته، رقم: ۴۴۵

سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی بیوی، جس کا نام صفیہ بنت ابی عبید تھا۔ وہ اپنے کھیتوں میں رہا کرتی تھی۔ انہوں نے اپنی موت کو قریب دیکھ کر سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کو پیغام بھیجا جس میں یہ لکھا ہوا تھا کہ «إِنَّىٰ فِي الْآخِرَةِ يَوْمٌ مِّنْ أَيَّامِ الدُّنْيَا، وَأَوَّلَ يَوْمٍ مِّنَ الْآخِرَةِ» ① ”بے شک میں ایام دنیا کے آخری دن میں ہوں اور آخرت کے پہلے دن میں ہوں۔“ ان تمام احادیث میں موت کے بعد آنی والی زندگی کو آخرت کہا گیا ہے۔

ڈاکٹر ابو جابر عبد اللہ دام اوی علیہ السلام فرماتے ہیں:

کہ ان تمام احادیث سے یہ بات بھی واضح ہو گئی کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں موت کے بعد کے لیے آخرت کا نام ایک جانی پہچانی حقیقت تھی۔ قرآن و حدیث میں مرنے کے بعد کے لیے اور قیامت کے دن کے لیے آخرت کی اصطلاح استعمال ہوئی ہے۔ البتہ بعض اہل علم نے مرنے کے بعد سے قیامت تک کے احوال کے لیے بزرگی زندگی اور عالم بزرخ کی اصطلاح ایجاد کی ہے تاکہ مرنے کے بعد سے قیامت تک کے وقفہ اور قیامت کے دن، دونوں میں فرق واضح ہو جائے۔ ورنہ مرنے کے بعد کے لیے آخرت کی اصطلاح ہی استعمال کرنا زیادہ درست ہے۔<sup>②</sup>

علوم ہوا کہ آخرت سے مراد صرف قیامت ہی نہیں، بلکہ عالم بزرخ بھی آخرت ہی کا ایک حصہ ہے۔ بلکہ آخرت کی گھائیوں میں سے پہلی گھائی ہے، جیسا کہ حدیث میں ہے:

«إِنَّ الْقَبْرَ أَوَّلَ مَنْزِلٍ مِّنْ مَنَازِلِ الْآخِرَةِ»<sup>③</sup>

”بے شک قبر آخوند کی گھائیوں میں سے پہلی گھائی ہے۔“

علامہ سید سلیمان ندوی علیہ السلام وقیٰ الْآخِرَةَ کے متعلق رقطراز ہیں:

① نسائی، کتاب المواقیت، باب الوقت الذي يجمع فيه المسافر بين الظهر والعصر، رقم: ۵۸۸ اشیخ البانی نے اسے حسن کہا ہے۔

② عقیدہ عذاب قبر، ص: ۴۳

③ ترمذی، کتاب الزهد، باب، رقم: ۲۳۰۸ اشیخ البانی نے اسے حسن کہا ہے۔

آخرت سے مراد عالم بزرخ ہے اور قرآن بھی اس پر دلالت کرتے ہیں کہ قیامت میں قول ثابت پر قائم رہنا کون سی بڑی بات ہوگی، جب کہ ہر چیز اس وقت واضح اور نمایاں ہوگی۔ اس لیے اس آیت میں آخرت سے عالم بزرخ کے سوا اور کچھ مراد نہیں ہو سکتا، اور حدیث میں تصریح ابیان ہے کہ قبر، یعنی بزرخ آخرت کی منزلوں میں سب سے پہلی منزل ہے۔<sup>①</sup>

اب جب یہ ثابت ہو گیا کہ عالم بزرخ بھی آخرت ہی کا حصہ ہے، تو پھر حق تو یہ تھا کہ اس آیت پر کسی قسم کا کوئی اعتراض نہ کیا جاتا اور اس آیت کو عذاب قبر کے متعلق نص صریح تسلیم کر لیا جاتا۔ مگر منکرین عذاب قبر نے اس آیت پر طرح طرح کے اعتراضات کی بوچھاڑ کر دی۔ ذیل میں ہم دور جدید کے منکرین عذاب قبر کے سرخیل فاضل صاحب کے ۳۶ صفحات پر مشتمل رسالہ ”عذاب قبر“ میں اس آیت پر ہونے والے اعتراضات کا جائزہ لیتے ہیں۔

**اعتراض (۱) :** اس آیت میں دنیا اور آخرت میں ثابت قدمی کا ذکر ہے۔ بزرخ میں ثابت قدمی کا ذکر نہیں۔ لہذا بزرخ میں ثابت قدمی کیسے مرادی جاسکتی ہے؟

**جواب :** گزشتہ سطور میں ہم نے یہ ثابت کیا ہے کہ عالم بزرخ پر بھی لفظاً آخرت کا اطلاق ہوتا ہے۔ کیوں کہ وہ بھی آخرت ہی کا حصہ ہے اور آخرت کی گھائیوں میں سب سے پہلی گھائی ہے۔ دوسری بات یہ کہ عدم ذکر سے عدم شی لازم نہیں آتی۔ قرآن مجید نے بزرخ میں ثابت قدمی کی کب نفعی کی ہے؟

**اعتراض (۲) :** بزرخ عارضی اور عبوری ہے اور آخرت حقیقی وابدی ہے۔ دونوں ایک نہیں ہو سکتے۔

**جواب :** ہم کون سا یہ کہتے ہیں کہ آخرت کا اطلاق صرف بزرخ ہی پر ہوتا ہے، ہم تو یہ کہتے ہیں کہ بزرخ بھی آخرت ہی کا حصہ ہے۔ اسے آخرت کا مقدمہ بھی کہہ سکتے ہیں۔

اگر آپ بزرخ اور آخرت دونوں کو ایک نہیں مانتے۔ لازماً آپ نے فرق ہی کرنا ہے،

**عنوان قبر**

تو کریں۔ مرنے کے بعد سے قیامت تک کے احوال کو عالم بزرخ کا لفظ دیں۔ لیکن کیا آپ کے اس فرق سے عالم بزرخ عالم آخرت سے خارج ہو جائے گا؟  
جو شخص مر گیا وہ اپنے سفر آخرت پر نہیں چلا جاتا؟ غور کریں جو آدمی کراچی جا رہا ہو، ابھی وہ کراچی نہیں پہنچا۔ راستے میں ہی ہے، کیا اس کے گھروالے نہیں کہتے کہ وہ کراچی چلا گیا ہے؟

اگر کسی مومن کو عارضی اور عبوری جگہ میں ثابت قدمی کی ضرورت پڑ جائے تو کیا وہاں اُسے ثابت قدمی نہیں مل سکتی؟ اگر جواب نہیں میں ہے تو پھر اس کی وجہ تماشیں۔  
کیا یہ فانی دنیا آخرت کے مقابلے میں عارضی نہیں؟ جس کے لیے فی الحیۃ الدُّنْیَا یعنی دنیا میں ثابت قدمی کا ذکر ہے۔

یاد رہے کہ عالم بزرخ کے مقابلے میں عالم دنیا کچھ بھی نہیں۔ اگر عالم دنیا میں ثابت قدمی کی ضرورت پڑ سکتی ہے، تو عالم بزرخ جو کہ اس کے مقابلے میں بڑا اور لمبا جہاں ہے، وہاں اس کی ضرورت کیوں نہیں پڑ سکتی؟ اسی لیے نبی محمد ﷺ جب میت کو دفن کر کے فارغ ہو جاتے تو قبر پر کھڑے ہو کر فرماتے: «إسْتَغْفِرُوا لِأَخِيْكُمْ، ثُمَّ سَلُوْلَهُ بِالثَّسْبِيْتِ، فَإِنَّهُ الْآنَ يُسْأَلُ» ”اپنے بھائی کے لیے استغفار کرو اور اس کی ثابت قدمی کے لیے بھی دعا کرو، کیوں کہ اب وہ سوال کیا جا رہا ہے۔“<sup>①</sup>

③ ..... مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ اُنْثِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنْ تُحِينَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً طَوَّلَنْجُزِيَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِالْحَسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ

”جس کسی نے بھی نیک عمل کیا، مرد ہو یا عورت، لیکن وہ مومن ہو، تو اسے ہم یقیناً نہایت بہتر زندگی عطا فرمائیں گے، اور ان کے نیک اعمال کا بہتر بدله بھی انھیں ضرور ضرور دیں گے۔“<sup>②</sup>

① ابو داؤد، کتاب الجنائز، باب الاستغفار عند القبر للعمیت فی وقت الانصراف، رقم: ۳۲۲۱ اشیع البانی نے اسے صحیح کہا ہے۔

## عناب قبر

77

اس آیت میں بتایا گیا ہے کہ جس کسی نے بھی اچھے اعمال کیے، خواہ وہ مرد ہو یا عورت، لیکن شرط یہ ہے کہ وہ مومن ہو تو اس کے لیے، اللہ تعالیٰ نے تاکید کے ساتھ فرمایا کہ، ہم اسے حیوت طیبہ بھی دیں گے اور اچھے اعمال کا بدلہ بھی۔

ایک جگہ **نُحْيَيْنَ** اور دوسری جگہ **نَجْزِيْنَ** فرمایا، **نُحْيَيْنَ** اور **نَجْزِيْنَ**، دونوں مصادر کے صیغے ہیں، مصادر حال اور مستقبل دونوں کے لیے آتا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ یہ حیات طیبہ اور اچھے اعمال کا بدلہ کہاں ملے گا؟ دنیا، برزخ، یا قیامت کو؟ ظاہر ہے کہ یہاں کسی خاص عالم کا ذکر نہیں ہوا، بلکہ مطلق ارشاد ہے۔ تو اگر گرامر کی رو سے بھی ہم غور کریں تو پتہ چلتا ہے کہ اللہ تعالیٰ تمام جہانوں میں مومنوں کو حیات طیبہ اور جزائے حسنہ عطا کرے گا۔ حال، یعنی دنیا، اور مستقبل، یعنی برزخ اور قیامت، جسے آخرت سے تعبیر کیا گیا ہے، یعنی تمام جہانوں میں حیات طیبہ اور جزائے حسنہ ملے گی۔

دنیا میں حیات طیبہ سے مراد پاک زندگی میں حلال روزی، قناعت، پچی عزت، سکون، اطمینان، دل کی توگری، اللہ کی محبت اور لذت، سبھی چیزیں شامل ہیں۔ مطلب یہ کہ ایمان اور عمل صالح سے اخروی زندگی ہی نہیں بلکہ دنیوی زندگی بھی نہایت سکھا اور جہن میں سے گزرے گی۔ ①

آخرت میں حیات طیبہ کیسی ہوگی؟ اس کی اصل حقیقت تو اللہ تعالیٰ ہی کے علم میں ہے۔ البتہ یہ بات اٹل ہے کہ وہ اس دنیا کی زندگی سے بہتر ہوگی۔

علامہ شبیر احمد عثمانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

بہر حال مومن قانت کی پاک اور مزہ دار زندگی یہیں سے شروع ہو جاتی ہے۔ قبر میں پہنچ کر اس کا رنگ اور زیادہ لکھر جاتا ہے۔ آخر انہا اس حیات طیبہ پر ہوتی ہے جس کے متعلق کہا جاتا ہے: حیات بلا موت، وغنى بلا فقر، وصحبة بلا سقم، وملک بلا هلک، وسعادة بلا شقاوة۔ ②

① اشرف الحوashi، ص: ۳۳۴، حاشیہ: ۱۰

② تفسیر عثمانی، ص: ۳۶۸، حاشیہ: ۴

اس آیت سے یہ بھی معلوم ہوا کہ حیوۃ طیبہ روح اور جسم دونوں کو ملتی ہے۔ کیوں کہ آیت ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكْرٍ أَوْ أُنْثِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ .....﴾ سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ یہ حیوۃ طیبہ عمل صالح کرنے والوں کو ملتی ہے اور عمل صالح جسم اور روح دونوں مل کر کرتے ہیں۔ لہذا حیوۃ طیبہ میں بھی جسم روح کا شریک ہوتا ہے۔

۶ ..... ﴿وَلَوْ تَرَى إِذ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ  
وَالْمَلَائِكَةُ بَاسِطُوْا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوْا أَنفُسَكُمْ طَالِيْوَمْ تُجَزَّوْنَ  
عَذَابَ الْهُوْنِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُوْنَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ  
إِيمَانِهِ تَسْتَكْبِرُوْنَ﴾

”اور اگر آپ اس وقت دیکھیں جب کہ یہ ظالم لوگ موت کی خنیوں میں ہوتے ہیں، اور فرشتے اپنے ہاتھ بڑھا کر یہ کہہ رہے ہوتے ہیں کہ لا او، نکالو اپنی جانیں۔ آج تمھیں ذلت کا عذاب دیا جائے گا، اس وجہ سے کہ تم اللہ کے ذمہ جھوٹی باتیں لگاتے تھے۔ اور تم اللہ کی آیات سے تکبر کرتے تھے۔“

علامہ عبدالرحمن بن ناصر آل السعیدی رقم طراز ہیں:

وَفِي هَذَا دَلِيلٌ عَلَى عَذَابِ الْقَبْرِ وَنَعِيمِهِ ”او راس (آیت) میں عذاب قبر کی اور اس (میں ملنے والی) نعمتوں پر دلیل ہے۔“

علامہ ابن رجب الحنبلي رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اپنی کتاب ”احوال القبور واحوال اهلها الى النشور“ میں اثبات عذاب قبر کے لیے اس آیت کو بطور دلیل پیش کیا ہے۔ ایسے ہی امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے بھی ”کتاب الروح“ میں اس آیت کو عذاب قبر کی دلیل قرار دیا ہے۔

فرشتے جب ظالموں کی روح قبغ کرتے ہیں تو انھیں کہتے ہیں کہ تم اپنی جانیں نکال کر ہمارے حوالے کرو۔ فرشتوں کا یہ خطاب بطور جزو تو بخ کے ہے، ورنہ کسی انسان کے بس میں

یہ کہاں کہ وہ خود بخود اپنی جان نکال کر فرشتوں کے حوالے کرے اور پھر بالخصوص کافر اور ظالم لوگ؟

دوسری بات فرشتے یہ کہتے ہیں کہ آج کے دن تحسیں ذلت کا عذاب دیا جائے گا۔ مطلب یہ کہ اللہ تعالیٰ نے جو ظالموں کے لیے آخرت میں ذلت کا عذاب تیار کر رکھا ہے، ابھی سے اس کی ابتداء ہو رہی ہے۔ کیوں کہ اب تم آخرت کی طرف روانہ ہو چکے ہو۔ یہ آیت اس بات کی واضح دلیل ہے کہ جزا اوسرا کا سلسلہ مرتبے ہی شروع ہو جاتا ہے، فرشتے جب روح قبض کر رہے ہوتے ہیں، اسی وقت سے آخرت کا عذاب شروع ہو جاتا ہے۔

سورۃ انفال میں ہے:

﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الظِّيَّانُ كَفَرُوا الْمَلِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَ أَذْبَارَهُمْ وَ ذُوْقُونَ عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ ①

”اور اگر تو دیکھئے کہ جس وقت فرشتے کافروں (کی روحوں) کو قبض کرتے ہیں۔ ان کے چہروں اور پیٹھوں پر مار مارتے ہیں اور (کہتے ہیں) تم جلنے کا مزہ چکسو۔“

حافظ صلاح الدین یوسف خلیفہ قطر از ہیں:

”بعض مفسرین نے اسے جنگ بدر میں قتل ہونے والے مشرکین کی بابت قرار دیا ہے۔ سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ جب مشرکین مسلمانوں کی طرف آتے تو مسلمان ان کے چہروں پر تلواریں مارتے، جس سے بچنے کے لیے وہ پیٹھ پھیر کر بھاگتے تو فرشتے ان کی پشتتوں پر تلواریں مارتے۔ لیکن یہ آیت عام ہے جو ہر کافر اور مشرک کوشامل ہے، اور مطلب یہ ہے کہ موت کے وقت فرشتے ان کے مونہوں اور پشتتوں پر مارتے ہیں۔“ ②

سورہ محمد میں اللہ تعالیٰ کا ایسا ہی ایک اور ارشاد بھی ہے:

① انفال: ۵۰

② تفسیر احسن البیان، ص: ۲۳۹، حاشیہ: ۴

﴿فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ﴾  
 ”کیا حال ہوگا، کہ جب فرشتے ان کی جان قبض کرتے ہوئے ان کے چہروں اور  
 پیٹھوں پر مار ماریں گے۔“

مولانا عبدالرحمن عین اللہ عاصی جمالیر کوٹلوی عین اللہ عاصی آیات کے متعلق فرماتے ہیں:  
 ”تفسیری اختلاف اپنی جگہ پر تاہم اس میں کوئی شبہ نہیں کہ قبض روح کے ساتھ اللہ کے  
 نافرمان عذاب میں بتلا ہو جاتے۔ میت کا جسم خواہ آگ میں جلا کر راکھ کر دیا جائے  
 اور اس راکھ کو ہوا میں اڑا دیا جائے یا سمندر اور دیا میں بہادیا جائے۔ لیکن عالم بزرخ،  
 قبر کی کلفت اور راحت میت کے اپنے اعمال کے مطابق اس کی روح اور جسم کو ضرور دی  
 جاتی ہے، اللہ تعالیٰ جو بغیر اسباب کے انسان کو بنا سکتا ہے تو بنائے ہوئے انسان کو مار  
 دیتا، اس کی موت کے بعد دوبارہ زندہ کرنا، جسم کے بکھرے ہوئے اجزا کو جمع کر لیتا،  
 اور اس کے اجزاء بدن جہاں کہیں بھی منتشر ہوں انھیں روح کے ساتھ قیامت سے  
 پہلے عالم بزرخ میں تکلیف آرام میں بتلا کرنا، اس کے لیے کیا مشکل ہے؟“<sup>①</sup>

تفسیر اشرف الحواشی میں ہے کہ ”آج سے مراد وہ دن ہے جس میں ان پر عذاب قبر کی  
 ابتداء ہوگی، اس آیت میں عذاب قبر کی طرف صاف صاف اشارہ ہے۔“<sup>②</sup>

حافظ صلاح الدین یوسف علیہ السلام لکھتے ہیں:

الْيَوْمَ: آج سے مراد قبض روح کا دن ہے اور یہی عذاب کے آغاز کا وقت بھی ہے  
 جس کا مبدأ قبر ہے، اور اس سے ثابت ہوتا ہے کہ عذاب قبر برحق ہے ورنہ ہاتھ پھیلانے اور  
 جان نکالنے کا حکم دینے کے ساتھ اس بات کے کہنے کے کوئی معنی نہیں کہ آج تمہیں ذلت کا  
 عذاب دیا جائے گا۔ خیال رہے کہ قبر سے مراد بزرخ کی زندگی ہے، یعنی دنیا کی زندگی کے  
 بعد اور آخرت کی زندگی سے قبل، یہ ایک درمیان کی زندگی ہے، جس کا عرصہ انسان کی موت

۱) ۲۷ / محمد: / ۴۷

۲) عالم بزرخ، ص: ۱۱۰، ۱۱۱

۳) اشرف الحواشی، ص: ۱۶۸، حاشیہ: ۴

سے قیامت کے وقوع تک ہے۔ یہ برزخی زندگی کہلاتی ہے۔ چاہے اسے کسی درندے نے کھا لیا ہو، یا اس کی لاش سمندر کی موجودوں کی نظر ہو گئی ہو، یا اسے جلا کر راکھ بنا دیا گیا، یا قبر میں دفن دیا گیا ہو، یہ برزخ کی زندگی ہے جس میں عذاب دینے پر اللہ تعالیٰ قادر ہے۔<sup>①</sup>

قاضی شاء اللہ پانی پتی بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ لکھتے ہیں: آج مرنے کے وقت سے غیر متہی مدت تک<sup>②</sup>

## اعتراض ۱:

محمد فاضل صاحب اس آیت پر اعتراض کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

لفظ الْيَوْمَ سے وفات کا دن مراد ہے کہ اس کو عذاب قبر کے ثبوت میں پیش کرنا صحیح نہیں، کیونکہ الْيَوْمَ کا لفظ قیامت اور حشر کے لیے متعدد جگہ استعمال ہوا ہے، مثلاً سورت الحاقة: ۳۵، المعارض: ۳۲، المرسلات: ۱۳، ۱۲، ۳۵، النباء: ۷، ۱، ۱۸، ۳۵، ۳۸، ۳۰، النازعات: ۳۵، ۳۶، عبس: ۳۲ میں توبالخصوص قیامت اور حشر ہی کے لیے یہ لفظ استعمال ہوا ہے الْيَوْمَ کی وضاحت يَوْمُ الْفَضْلِ، يَوْمُ التَّفَابِينِ، يَوْمُ الْعَظِيمِ، يَوْمُ الدِّينِ، يَوْمُ الْجِسَابِ کے ذریعے قرآن میں موجود ہے، چنانچہ اسی دن سے ڈرایا گیا ہے۔ [مریم: ۳۹، انفال: ۱۵، ۱۷، ۱۸، ۱۹] الْيَوْمَ سے حشر کا دن مراد لینے میں کوئی اشکال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ بلکہ حشر کے دن فیصلے کے بعد ہی جزا دینے کی تصدیق ہوتی ہے۔ ان وضاحتوں کی موجودگی میں الْيَوْمَ سے قبر یا برزخ مراد لینا تاویل نہیں بلکہ تحریف ہے۔<sup>③</sup>

**جواب:** پہلی بات تو یہ کہ آپ نے جن سورتوں کے حوالے دیے ہیں، ان میں سے المرسلات آیت ۱۲، ۱۳، ۳۵، ۳۰ سورۃ النباء آیت ۷، ۱۸، ۳۲ اور سورۃ عبس آیت ۳۲ میں الْيَوْم کا لفظ نہیں بلکہ یوم کا لفظ ہے۔ الف، لام کے بغیر۔ لفظ یوم کو الیوم بنادینا یہ صرف اور صرف آپ ہی کا

① تفسیر احسن البیان، ص: ۱۸۱، حاشیہ: ۵

② تفسیر مظہری: ۴/۱۸۸، ایج ایم سعید کمپنی

③ عذاب قبر، ص: ۱۸

عناب قبر

82

کمال ہے۔ یَوْمُ الْفَحْصِ، یَوْمُ التَّغَابُنِ، یَوْمُ الْعَظِيمِ، یَوْمُ الدِّينِ اور یَوْمُ الْحِسَابِ ہماری بحث سے خارج ہیں۔ بات صرف لفظ الْیَوْمِ کی ہے۔

یاد رہے کہ الْیَوْمُ سے حشر کا دن صرف وہاں مراد ہوتا ہے جہاں کوئی ایسا قرینہ موجود ہو جو یہ بتائے کہ یہاں الْیَوْمُ سے مراد قیامت کا دن ہے۔ جیسا کہ سورت المارج آیت ۳۹ اور النباء آیت ۴۲ میں قرینہ موجود ہے جو اس بات پر دلالت کر رہا ہے کہ یہاں الْیَوْمُ سے مراد قیامت ہی کا دن ہے۔

مگر جہاں کوئی ایسا قرینہ نہ پایا جائے تو وہاں الْیَوْمُ سے وہی دن مراد ہو گا جس کی بات ہو رہی ہے۔

اگر ہمارے بیان کردہ جواب کو آپ تسلیم نہیں کرتے ہیں، تو پھر ذرا باتا میں کہ قرآن مجید میں جہاں جہاں بھی الْیَوْمُ کا لفظ آیا ہے، کیا اس سے مراد صرف حشر اور قیامت ہی کا دن ہے؟

ہر جگہ الْیَوْمُ سے قیامت کا دن مراد لینا سراسر جہالت ہے، مثلاً:

﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نُعْمَانِي وَرَضِيَتِ  
لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾ ①

”آج میں نے تمہارے لیے دین کو کامل کر دیا، اور تم پر اپنا انعام بھر پور کر دیا، اور تمہارے لیے اسلام کے دین ہونے پر رضامند ہو گیا۔“

فضل صاحب اور ان کے ہمتو ابتدائیں! کہ کیا یہاں الْیَوْمُ سے مراد قیامت کا دن ہے؟ اگر آپ کا جواب ہاں میں ہے تو پھر مطلب یہ ہوا کہ تمہارا دین اسلام اب تکمیل اور تاقص ہے، یعنی اس میں کسی بیشی ہو سکتی ہے، یہ قیامت کے دن ہی تکمیل ہو گا۔ فیا للعجب - قیامت کے دن تکمیل کرنے کا کیا فائدہ۔

اور اگر آپ کا جواب نئی میں ہے تو مانا پڑے گا کہ سورۃ الانعام میں الْیَوْمُ سے مراد دنیا

## عذاب قبر

سے رخصت ہونے کا دن ہے۔

ایسے ہی ایک اور مثال۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿أَلِيْوَمْ أَحِلَّ لَكُمْ الطَّيِّبَاتِ﴾<sup>①</sup> ”آج کے دن پا کیزہ چیزیں تمہارے لیے حلال کر دی گئی ہیں۔“ بتائیے کہ یہاں **الیوم** سے کون سادن مراد ہے؟

معلوم ہوا کہ قرآن مجید میں جہاں **الیوم** سے مراد قیامت کا دن ہے، وہاں اس کے ساتھ کوئی قرینہ موجود ہے۔ لیکن جہاں **الیوم** کا الفاظ مطلق ہو، وہاں اس کا معنی و مراد ”آج کا دن“، (جس دن کی بات ہو رہی ہو) ہے۔

دوسری بات یہ کہ اگر یہاں **الیوم تُجْزِيْنَ عَذَابَ** ..... سے مراد قیامت ہی کا دن ہو تو پھر اسے جان کنی کے وقت ذکر کرنے کی ضرورت تھی؟ **ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تُجْزِيْنَ عَذَابَ الْهُؤُنِ** ہونا چاہیے تھا۔ **فَلَهُمْ وَتَدْبَرُ**

**اعتراض ۲: عذاب الہؤن** کے الفاظ سورۃ الاحقاف آیت ۱۲۰ اور سورۃ الجاثیہ آیت ۹ میں دوزخ ہی کے عذاب کے لیے آئے ہیں، البتہ سورۃ حم السجدۃ کی آیت ۷ میں **عذاب الہؤن** کے الفاظ دنیا کے عذاب کے لیے آئے ہیں، لیکن عذاب قبر یا برزخ کے لیے قرآن میں کہیں بھی نہیں ہیں، مندرجہ بالا سے واضح ہو جاتا ہے کہ عذاب قبر یا برزخ کی تائید میں یہ آیت پیش نہیں کی جاسکتی۔<sup>②</sup>

**جواب:** فاضل صاحب کے اعتراض سے معلوم ہوا کہ **عذاب الہؤن** دنیا میں بھی ہو سکتا ہے اور قیامت کو بھی ہو سکتا ہے، مگر سوال یہ ہے کہ برزخ میں کیوں نہیں ہو سکتا؟ آپ نے کہا کہ **عذاب الہؤن** کے الفاظ دنیا کے عذاب کے لیے ہیں، لیکن قبر یا برزخ کے لیے قرآن میں کہیں بھی نہیں ہیں، ذرا بتلا یے! کہ کیا عدم ذکر سے عدم شی لازم آتی ہے؟

سورۃ الاحقاف میں **الیوم تُجْزِيْنَ عَذَابَ الْهُؤُنِ** سے مراد عذاب آخرت ہے، کیوں کہ کلام کا سیاق و سبق اس بات پر دلالت کر رہا ہے، سورۃ حم سجدہ میں **عذاب**

## عذاب قبر ۸۴

الْهُوْنَ سے مراد دنیا کا عذاب ہے، اس پر بھی سیاق کلام کی دلالت ہے، بالکل اسی طرح یہاں بھی کلام کا سیاق و سبق یہ بتارہا ہے کہ أَلَيْوْمَ تُجَزَّوْنَ عَذَابَ الْهُوْنَ کو جان کنی کے وقت ذکر کرنے کا مطلب یہی ہے، کہ آج کے دن ہی سے رسوائیں عذاب شروع ہو رہا ہے، جس کی ہلکی سی جھلک سورت انفال آیت نمبر ۵۰ اور سورہ محمد آیت ۲۷ میں بیان کردی گئی ہے۔

⑤ ..... إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَنَزَّلَ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ إِلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَابْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ۝ نَحْنُ أُولَئِكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ ۝ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تُشَهِّي إِنَّفْسَكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدْعُونَ ۝ نُزُلًا مِنْ غَفُورٍ رَّحِيمٍ ۝

”بے شک جن لوگوں نے کہا کہ ہمارا رب اللہ ہے پھر (اس بات پر) قائم رہے۔ ان کے پاس فرشتے آتے ہیں (اور کہتے ہیں) خوف نہ کھاؤ اور نہ ہی غم کرو، بلکہ اس جنت کی بشارت سن لوجس کا تم وعدہ دیے گئے ہو۔ ہم تمہارے دوست تھے دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی (رہیں گے)، اور تمہارے لیے اس (جنت) میں (وہ سب کچھ ہے) جو تمہارے دل چاہیں گے اور جو تم مانگو گے (یہ سب کچھ بطور تمہاری) مہمان نوازی ہے (اللہ) بخشے والے، مہربان کی طرف سے۔“

ان آیات میں مستقیم الحال لوگوں کے لیے فرشتوں کے نزول اور ان کی طرف سے ملنے والی خوشخبریوں کا ذکر ہے۔ یہ خوشخبریاں کہاں ملتی ہیں؟

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ”دنیا کی زندگی میں“ وَفِي الْآخِرَةِ ”اور آخرت کی زندگی میں بھی۔“ آخرت کہ جس کی ابتداءوت کی آخری بھی سے ہوتی ہے، جس میں عالم بزرخ اور عالم حشر دونوں شامل ہیں، جیسا کہ گزشتہ سطور میں ہم ثابت کرائے ہیں

## عزاب قبر

85

کہ عالم بزر بھی عالم آخرت ہی کا حصہ ہے۔ تینوں جہانوں (دنیا، بزرخ، حسر) میں فرشتوں کی طرف سے یہ بشارتیں ملتی ہیں۔ امام ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

وقال زید بن اسلم: يبشرونه عند موته، وفي قبره، وحين يبعث،  
رواه ابن ابي حاتم، وهذا القول يجمع الاقوال كلها وهو حسن  
جدا وهو الواقع .<sup>①</sup>

”زید بن اسلم فرماتے ہیں کہ ملا نکنہ مستقیم الحال لوگوں کو موت کے وقت اور قبر میں اور قبر سے اٹھتے وقت (فرشتے) خوشخبریاں سناتے ہیں، اور یہ قول (یعنی یہ تفسیر) تمام اقوال کو جامع ہے، اور بہت ہی اچھی تفسیر ہے، اور واقع اور حقیقت کے مطابق ہے۔“

امام وکیع بن جراح رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ”تین مقامات پر بشارت ملے گی، مرتب وقت، قبر کے اندر اور قبر سے اٹھتے وقت۔“<sup>②</sup>

علامہ شبیر احمد عثمانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

ایسے مستقیم الحال بندوں پر موت کے قریب اور قبر میں پہنچ کر اور اس کے بعد قبروں سے اٹھنے کے وقت، اللہ کے فرشتے اترتے ہیں، جو تسلیم و تسلی دیتے ہیں اور جنت کی بشارتیں سناتے ہیں۔ کہتے ہیں اب تم کوڈرنے اور گھبرا نے کا کوئی موقع نہیں رہا۔<sup>③</sup>

سید احمد حسن محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

مند امام احمد اور ابو داؤد کے حوالہ سے براء بن عازب (رضی اللہ عنہ) کی صحیح حدیث ایک جگہ گزر چکی ہے، کہ نیک لوگوں کی قبض روح کے وقت رحمت کے فرشتے آتے ہیں اور نیک لوگوں کو اللہ کی رضا مندی کی اور مغفرت کی خوشخبری سناتے ہیں۔ مند احمد میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے صحیح روایت ہے کہ قبر کے سوال و جواب کے بعد اللہ کے فرشتے نیک لوگوں کو

① تفسیر ابن کثیر: ۵ / ۴۷۹ دار الكتب

② تفسیر القرطبی، جز: ۲۵، ص: ۳۱۳

③ تفسیر عثمانی، ص: ۶۳۸، حاشیہ: ۴

## عذاب قبر

ان کا جنت کا مٹھکانا دکھا کر یہ خوشخبری سنا دیتے ہیں، کہ قیامت کے دن اسی مٹھکانے میں رہنے اور یعنی کے لیے تم کو دوبارہ زندہ کیا جائے گا۔ ان آتوں میں نیک لوگوں کے پاس فرشتوں کے اترنے کا جو ذکر ہے، یہ حدیثیں اس کی گواہ تفسیر ہیں، جن کا حاصل یہ ہے کہ قبل روح کے وقت اور قبل میں دفن کرنے کے بعد اللہ کے فرشتے نیک لوگوں کے پاس آتے ہیں اور ان کو طرح طرح کی خوشخبری سنا کر جنت کا مٹھکانا بھی ان کو دکھاتے ہیں اور کہتے ہیں تھہاری زندگی میں بھی تمہارے نیک عمل لکھنے کے لیے اللہ کے فرشتے تمہارے رفیق تھے اور اب بھی تمہارے رفیق ہیں اور جنت کا مٹھکانا تمہیں دکھاتے ہیں جس میں اللہ غفور الرحیم نے مہماںوں کی خاطرداری کی طرح تمہارے لیے سب کچھ تیار کر کھا ہے۔ ①

سید ابوالاعلیٰ مودودی رض الٰٰ تَخَافُوا وَ لَا تَخْزُنُوا کے متعلق فرماتے ہیں: یہ بڑے جامع الفاظ ہیں جو دنیا سے لے کر آخرت تک، ہر مرحلے میں اہل ایمان کے لیے تسلیم کا ایک نیا مضمون اپنے اندر رکھتے ہیں۔ اس دنیا میں فرشتوں کی اس تلقین کا مطلب یہ ہے کہ باطل کی طاقتیں..... خواہ کتنی ہی بالادست اور چیزہ دست ہوں ..... ان سے ہرگز خوفزدہ نہ ہوں اور حق پرستی کی وجہ سے جو تکلیفیں اور محرومیاں تمہیں سہنی پڑیں ان پر کوئی رنج نہ کرو۔ کیوں کہ آگے تمہارے لیے وہ سب کچھ ہے جس کے مقابلے میں دنیا کی ہر نعمت بیچ ہے۔ یہی کلمات جب موت کے وقت فرشتے کہتے ہیں تو ان کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ آگے جس منزل کی طرف تم جا رہے ہو، وہاں تمہارے لیے کسی خوف کا مقام نہیں ہے، کیوں کہ وہاں جنت تمہاری منتظر ہے اور دنیا میں جن کو تم چھوڑ کر جا رہے ہو، ان کے لیے تمہیں رنجیدہ ہونے کی کوئی ضرورت نہیں، کیوں کہ یہاں ہم تمہارے ولی و رفیق ہیں، عالم بزرخ اور میدان محشر میں جب فرشتے یہی کلمات کہیں گے، تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ یہاں تمہارے لیے چین ہی چین ہے، دنیا کی زندگی میں جو حالات تم پر گزرے ان کا غم نہ کرو اور آخرت میں جو کچھ پیش آنے والا ہے اس کا خوف نہ کھاؤ، اس لیے کہ ہم تمہیں اس جنت کی بشارت دے رہے

عذاب قبر

ہیں جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا رہا ہے۔ ①

۶ ..... ﴿ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَالِمِيَ النُّفُسِهِمْ صَفَّالْقُوَا  
السَّلَمَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِنْ سُوءٍ طَبَّلَى إِنَّ اللَّهَ عَلِيهِمْ بِمَا كُنْتُمْ  
تَعْمَلُونَ ۵ فَادْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا طَلِيشَ مَثْوَى  
الْمُتَكَبِّرِينَ ۵ وَقِيلَ لِلَّذِينَ آتَوْا مَا ذَآتُوا أَنَّزَلَ رَبُّكُمْ طَفَّالُوا خَيْرًا طَ  
إِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً طَوَّلَ دَارُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ طَوَّ  
لَيْعَمَ دَارُ الْمُتَّقِينَ ۵ جَنْتُ عَدْنَ يَدْخُلُونَهَا تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا  
الْأَنْهَرُ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَاءُونَ طَكَذِلَكَ يَعْجِزُ اللَّهُ الْمُتَّقِينَ ۵  
الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَبِيبُونَ لَا يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا ادْخُلُوا  
الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ ②

”وہ لوگ جو اپنی جانوں پر ظلم کرتے رہے، فرشتے جب ان کی روح قبض کرنے لگے، اس وقت انہوں نے صلح کی بات ڈالی کہ ہم برائی نہیں کرتے تھے۔ کیوں نہیں۔ اللہ تعالیٰ خوب جانے والا ہے، جو کچھ تم کرتے تھے۔ پس اب تو ہیکلی کے طور پر تم جہنم کے دروازوں سے (جہنم میں داخل ہو جاؤ) پس کیا ہی براٹھکانا ہے غرور کرنے والوں کا۔ اور پرہیز گاروں سے پوچھا جاتا ہے کہ تمہارے رب نے کیا نازل کیا؟ تو وہ جواب دیتے ہیں کہ اچھے سے اچھا۔ جن لوگوں نے بھلائی کی، ان کے لیے اس دنیا میں بھی بھلائی ہے اور یقیناً آخرت کا گھر تو بہت ہی بہتر ہے اور کیا ہی خوب پرہیز گاروں کا گھر ہے۔ ہیکلی والے باعاثت، جہاں وہ جائیں گے، جن کے نیچے سے نہیں بہہ رہی ہیں۔ جو کچھ یہ طلب کریں گے وہاں ان کے لیے موجود ہو گا۔ پرہیز گاروں کو اللہ تعالیٰ اسی طرح بد لے عطا کرتا ہے۔ وہ جن کی جانیں فرشتے اس حال میں قبض کرتے ہیں، کہ وہ

❶ تفہیم القرآن: ۴۵۵-۶ / ۴

❷ النحل: ۲۸ تا ۳۲

## عناب قبر

88

پاک صاف ہوں، کہتے ہیں کہ تمہارے لیے سلامتی ہی سلامتی ہے۔ جاؤ! جنت میں اپنے ان اعمال کے بد لے جو تم کرتے تھے۔“

سورت نحل کی یہ پانچ آیات ہیں جو ہم نے بیان کی ہیں۔ سب سے پہلے آیت نمبر ۲۸ ہے جس میں کافروں کی موت کا ذکر ہوا ہے، کہ جب فرشتے ان کی روحوں کو بغل کرتے ہیں تو وہ صلح کی بات ڈالتے ہیں، یعنی بڑی عاجزی و اعساری کے ساتھ کہتے ہیں کہ ہم تو برائی نہیں کرتے تھے، فرشتے جواباً کہتے ہیں کہ تم برائی کیسے نہیں کرتے تھے؟ جب کہ اللہ تعالیٰ کے علم میں تو وہ سب کچھ ہے جو تم ظلم وزیادتیاں کیا کرتے تھے۔

آیت نمبر ۲۹ میں کافروں کو مرنے سے پہلے ہی عذاب کی وعید سنانے کا ذکر ہے، یعنی اسی وقت فرشتے انہیں جہنم کے عذاب کی وعید سنادیتے ہیں۔

آیت نمبر ۳۰ اور ۳۱ میں پرہیزگاروں کا ذکر ہوا ہے، کہ انھیں اس دنیا میں ہی بتادیا جاتا ہے کہ آخرت کا گھر بہتر ہے اور پرہیزگاروں کے لیے ہی ہے، آخرت کا گھر کیا ہی اچھا گھر ہے، کہ جن میں ہر طرف باغات ہیں، نیچے نہریں بہہ رہی ہیں۔

آیت نمبر ۳۲ میں فرشتوں کا موت کے وقت پرہیزگاروں کے پاس آنے اور انھیں اس دنیا میں ہی جنت میں داخل ہونے کی خوشخبری دینے کا ذکر ہے۔

## حاصل کلام

یہ کہ فرشتے انسان کو مرتبے وقت ہی اس کے انجام سے آگاہ کر دیتے ہیں، بدکاروں کو ﴿فَأَذْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَّمَ﴾ اور پرہیزگاروں کو ﴿فَأَذْخُلُوا الْجَنَّةَ﴾ کہتے ہیں، اور پھر عذاب و ثواب بھی مرنے کے ساتھ ہی شروع ہو جاتا ہے۔

امام ابن کثیر رض آیت نمبر ۲۸ اور ۲۹ کی تفسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں: مرتبے ہی ان کی رو جیں جہنم سید ہوئیں اور جسموں پر قبر میں جہنم کی گری اور اس کی لپک آنے گی، قیامت کے دن رو جیں جسموں سے مل کر نار جہنم میں گئیں اب نہ موت نہ تخفیف۔<sup>①</sup>

## عناب قبر

89

امام قرطبي رضي الله عنه فاذا خلوا ابواب جهنم كغير كرت هوي فرماتے ہیں:  
ای یقال لهم ذلك عند الموت، وقيل هو بشاره لهم بعذاب القبر

**اذهو باب من ابواب جهنم للكافرين** ①

”یعنی یہ بات اُپس موت کے وقت کبھی جائے گی۔ اور کہا گیا ہے کہ یہ ان کے لیے عذاب قبر کی بشارت ہے، کیوں کہ قبر بھی جہنم کے دروازوں میں سے ایک دروازہ ہے کفار کے لیے۔“

حافظ صلاح الدین یوسف خان<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> بھی احسن البیان میں حافظ ابن کثیر رضی اللہ عنہ کے حوالے سے رقمراز ہیں کہ: ”ان کی موت کے فوراً بعد ان کی رو جس جہنم میں چلی جاتی ہیں اور ان کے جسم قبر میں رہتے ہیں (جہاں اللہ تعالیٰ اپنی قدرت کاملہ سے جسم و روح میں بعد کے باوجودہ، ان میں ایک گونہ تعلق پیدا کر کے ② ان کو عذاب دیتا ہے اور صبح و شام ان پر آگ پیش کی جاتی ہے) پھر جب قیامت برپا ہوگی، تو ان کی رو جس میں ان کے جسموں میں لوٹ آئیں گی اور ہمیشہ کے لیے یہ جہنم میں داخل کر دیے جائیں گے۔ ③

ذیل میں اسی سلسلے کی پہنچاحدیث بیان کی جا رہی ہیں، جن سے پتہ چلتا ہے کہ انسان کو موت کے وقت ہی سے اس کے اچھے یا بے انجام سے آگاہ کر دیا جاتا ہے۔

### حدیث نمبر ①

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ قَالَ: الْمَيِّثُ تَحْضُرُهُ الْمَلَائِكَةُ فَإِذَا كَانَ الرَّجُلُ صَالِحًا، قَالُوا: أُخْرُجُ إِيَّاهَا النَّفْسُ الطَّيِّبَةُ! كَانَتْ فِي الْجَسَدِ الطَّيِّبِ. أُخْرُجُ إِيَّاهَا حَمِيمَةً وَأَبْشِرُ إِيَّاهَا بِرَوْحٍ وَرِيحَانٍ، وَرَبِّ غَيْرِ غَضِبَانَ، فَلَا يَزَالُ يُقَالُ لَهَا، حَتَّى تَخْرُجَ، ثُمَّ يُعَرَّجُ بِهَا إِلَى

① تفسیر القرطبی، جز ۱۰، ص: ۹۱

② روح اور جسم کے تعلق والی بات حافظ صاحب کی ہے، میر امتحن ہونا ضروری نہیں۔ [مصنف]

③ تفسیر احسن البیان، ص: ۳۵۲، حاشیہ:

السَّمَاءِ فَيُفْتَحُ لَهَا فَيُقَالُ: مَنْ هَذَا؟ فَيَقُولُونَ فَلَانُ، فَيُقَالُ: مَرْحَبًا  
بِالنَّفْسِ الطَّيِّبَةِ! كَانَتِ فِي الْجَسَدِ الطَّيِّبِ. أَذْخُلِي حَمِيدَةً  
وَأَبْشِرِي بِرُوحٍ وَرِبْحَانٍ وَرَبِّ غَيْرِ غَضْبَانَ، فَلَا يَزَالْ يُقَالُ لَهَا  
ذَلِكَ حَتَّى يُنْتَهِي إِلَيْهَا إِلَى السَّمَاءِ الَّتِي فِيهَا اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ. وَإِذَا  
كَانَ الرَّجُلُ السُّوءُ، قَالَ: أُخْرُجْنِي أَيْتُهَا النَّفْسُ الْخَبِيثَةِ! كَانَتِ فِي  
الْجَسَدِ الْخَبِيثِ. أُخْرُجْنِي ذَمِيمَةً وَأَبْشِرِي بِحَمِيمٍ وَغَسَاقٍ، وَآخَرَ  
مِنْ شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ، فَلَا يَزَالْ يُقَالُ لَهَا ذَلِكَ حَتَّى تَخْرُجَ، ثُمَّ يُعَرَّجُ  
إِلَى السَّمَاءِ فَلَا يُفْتَحُ لَهَا فَيُقَالُ: مَنْ هَذَا؟ فَيَقَالُ! فَلَانُ، فَيُقَالُ: لَا  
مَرْحَبًا بِالنَّفْسِ الْخَبِيثَةِ، كَانَتِ فِي الْجَسَدِ الْخَبِيثِ. ارْجِعْنِي ذَمِيمَةً  
فَإِنَّهَا لَا تُفْتَحُ لَكِ أَبْوَابُ السَّمَاءِ، فَيُرْسَلُ بِهَا مِنَ السَّمَاءِ ثُمَّ تَصِيرُ  
إِلَى الْقَبْرِ» ①

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا: ”فرشتے روح قبض  
کرنے کے لیے جب مرنے والے کے پاس آتے ہیں تو نیک اور صالح ہونے کی  
صورت میں فرشتے کہتے ہیں۔ ”اے پاک روح! تو پاک جسم میں تھی اب تو جسم سے  
نکل آ، تو تعریف کے لائق ہے، اللہ کی رحمت سے خوش ہو جا، تیرے لیے جنت کی نعمتیں  
ہیں، تیرا رب تجھے سے راضی ہے۔“ فرشتے مرنے والے کو مسلسل ایسے ہی کہتے رہتے  
ہیں یہاں تک کہ روح جسم سے نکل آتی ہے، پھر جب روح نکل آتی ہے تو فرشتے  
اسے لے کر آسمان کی طرف چڑھتے ہیں، آسمان کے دروازے اس کے لیے کھولے  
جاتے ہیں اور پوچھا جاتا ہے۔ ”یہ کون ہے؟“ فرشتے جواب دیتے ہیں ”یہ فلاں آدمی  
ہے۔“ جواب میں کہا جاتا ہے۔ ”اس پاک روح کے لیے خوش آمدید ہے (دنیا میں)

① ابن ماجہ، کتاب الزهد، باب ذکر الموت والاستعداد له، رقم: ۴۲۶۲، الشیخ البانی  
نے صحیح کہا ہے۔

یہ پاک جسم میں تھی (اے پاک روح آسمان کے دروازے میں) خوشی خوشی داخل ہو جا، تیرے لیے اللہ کی رحمت کی بشارت ہے، جنت کی نعمتوں سے خوش ہو جا، اور راضی ہونے والے رب (سے ملاقات) کی تجھے مبارک ہو۔ ”ہر آسمان کے دروازے سے گزرتے ہوئے اسے مسلسل یہی خوشخبریاں دی جاتی ہیں حتیٰ کہ وہ روح عرش تک پہنچ جاتی ہے۔ مرنے والا اگر برا آدمی ہو، تو فرشتے کہتے ہیں۔ ”اے خبیث روح! نکل (اس جسم سے) تو خبیث جسم میں تھی، نکل اس جسم سے ذلیل ہو کر اور بشارت ہو تجھے کھولتے پانی کی، پیپ کی اور بعض دوسروں عذابوں کی۔ ”فرشتے روح نکلنے تک مسلسل یہی کہتے رہتے ہیں، پھر اسے لے کر آسمان کی طرف جاتے ہیں، آسمان کا دروازہ اس کے لیے نہیں کھولا جاتا۔ آسمان کے فرشتے پوچھتے ہیں۔ ”یہ کون ہے؟“ جواب میں کہا جاتا ہے۔ ”یہ فلاں شخص ہے، آسمان کے فرشتے کہتے ہیں، اس خبیث روح کے لیے، جو خبیث جسم میں تھی، کوئی خوش آمدید نہیں، اسے ذلیل کر کے واپس پہنچ دو۔“ آسمان کے دروازے ایسی خبیث روح کے لیے نہیں کھولے جاتے، چنان چہ فرشتے اسے آسمان سے نیچے پھینک دیتے ہیں اور وہ قبر میں لوٹ آتی ہے۔“

## حدیث نمبر ②

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا احْتَضَرَ أَتَهُ مَلَائِكَةُ الرَّحْمَةِ بِحَرِيرَةٍ بِيَضَاءٍ فَيَقُولُونَ: أُخْرِجْ حُرْجِيَّ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً عَنْكَ إِلَى رَوْحِ اللَّهِ وَرِيَاحَهُ، وَرَبِّ غَيْرِ غُصْبَانَ فَتَخْرُجْ كَأَطْيَبِ رِيحِ الْمِسْكِ حَتَّىٰ أَنْهُمْ لَيُسَاوِلُهُ بَعْضُهُمْ بَعْضًا يَشَمُونَهُ حَتَّىٰ يَأْتُوا بِهِ بَابَ السَّمَاءِ، فَيَقُولُونَ: مَا أَطْيَبَ هَذِهِ الرِّيحُ الَّتِي جَاءَتُكُمْ مِنْ الْأَرْضِ فَكُلُّمَا أَتَوْ أَسَماءَ قَالُوا ذَلِكَ حَتَّىٰ يَأْتُوا بِهِ أَرْوَاحُ الْمُؤْمِنِينَ، قَالَ فَلَهُمْ أَفْرَحُ بِهِ مِنْ أَحَدٍ كُمْ بِغَائِبِهِ إِذَا قَدِمَ عَلَيْهِ، قَالَ فَيَسْأَلُونَ مَا فَعَلَ فُلَانْ؟ قَالَ، فَيَقُولُونَ: دَعْوَةُ حَتَّىٰ يَسْتَرِيحَ فَإِنَّهُ

كَانَ فِيْ غَمَّ الدُّنْيَا، فَإِذَا قَالَ لَهُمْ: أَمَا آتَاكُمْ فَإِنَّهُ قَدْ مَاتَ، قَالَ: فَيَقُولُونَ: ذَهَبَ بِهِ إِلَى أُمِّهِ الْهَاوِيَةِ، قَالَ: وَأَمَّا الْكَافِرُ فَإِنَّ مَلَائِكَةَ الْعَذَابِ تَأْتِيهِ، فَيَقُولُ! أُخْرُجُنِي سَاحِطَةً مَسْخُوطًا عَلَيْكِ إِلَى عَذَابِ اللَّهِ وَسَاحِطِهِ فَيَخْرُجُ كَانْتَ رِيحُ جِيفَةً، فَيَنْتَلِقُونَ بِهِ إِلَى بَابِ الْأَرْضِ، فَيَقُولُونَ: مَا أَنْتَ هَذِهِ الرِّيحُ، كُلُّمَا أَتُوا عَلَى الْأَرْضِ قَالُوا ذَلِكَ حَتَّى يَأْتُوا بِهِ أَرْوَاحَ الْكُفَّارِ» ①

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: ”جب مومن کی موت کا وقت قریب آتا ہے تو رحمت کے فرشتے سفید ریشم (کافن) لے کرتے ہیں اور کہتے ہیں (اے روح! اللہ کی رحمت، جنت کی خوبیوں، اور اپنے خوش ہونے والے رب کی طرف، اس حالت میں اس جسم سے نکل کر تو اپنے رب سے راضی ہے اور تیرارب تجھ سے راضی ہے۔ مومن آدمی کی روح جب جسم سے نکلتی ہے تو اس سے بہترین مشک جیسی خوبیوں آرہی ہوتی ہے، یہاں تک کہ فرشتے ایک دوسرے سے لے کر اس کی خوبیوں سو نگھتے ہیں، اور جب آسمان کے دروازے پر پہنچتے ہیں تو آسمان کے فرشتے آپس میں کہتے ہیں، یہ کیسی عمدہ خوبیوں (والی روح) ہے جو زمین سے تمہارے پاس آرہی ہے، فرشتے جیسے ہی اگلے آسمان پر پہنچتے ہیں تو اس آسمان کے فرشتے بھی اسی طرح کہتے ہیں، یہاں تک کہ (لانے والے فرشتے) اس روح کو اہل ایمان کی روحوں کی جگہ (علیین) میں لے آتے ہیں۔ جب وہ روح پہنچتی ہے تو (پہلے سے موجود) روحوں کو اتنی زیادہ خوشی ہوتی ہے جتنی تم میں سے کسی ایک کو اپنے بھائی کے ملنے پر ہو سکتی ہے، چنانچہ بعض روحیں (نئی آنے والی روح سے) پوچھتی ہیں: فلاں آدمی کس حال میں ہے؟ پھر وہ آپس میں کہتی ہیں: اسے ذرا چھوڑ دو، آرام کرنے دو، یہ دنیا کے مصائب

❶ مستدرک حاکم، کتاب الجنائز، باب حال قبض روح المومن وقبض روح الكافر، ۳۵۲-۳۵۳ قال الذهبی عن ابی هريرة عن النبی ﷺ بنحوه والكل صحيح

وآلام میں بتلا تھا (ستانے کے بعد) وہ روح جواب دتی ہے کیا وہ روح تمہارے پاس نہیں آئی؟ وہ آدمی تو فوت ہو چکا ہے، جس پر وہ (افسوں سے) کہتے ہیں! وہ اپنی ماں ہاویہ (یعنی جہنم) میں لے جایا گیا ہے۔ کافر آدمی کے پاس عذاب کے فرشتے آتے ہیں اور کہتے ہیں: اے غمزدہ اور مغضوب روح! نکل اللہ کے عذاب اور اس کی ناراضی کی طرف۔ کافر کی روح جب جسم سے نکلتی ہے تو اس سے اس قدر (غیظ) بدبو آتی ہے جس قدر کسی مردار سے (غیظ) بو آتی ہے، فرشتے اسے لے کر زمین کے دروازے کی طرف آتے ہیں تو (زمیں کے دروازے کے محافظ) فرشتے کہتے ہیں، کس قدر گندی بو ہے یہ، جیسے ہی فرشتے الگی زمین کے دروازے پر پہنچتے ہیں تو اس زمین کے دروازے کے محافظ فرشتے بھی ایسا ہی کہتے ہیں حتیٰ کہ عذاب کے فرشتے اسے کفار کی روحوں کی معین جگہ (یعنی سجین) میں لے آتے ہیں۔“

### حدیث نمبر ③

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ إِذَا خَرَجَتِ رُوحُ الْمُؤْمِنِ تَلَقَّاهَا مَلَكٌ أَن يُصْعِدَ إِنْهَا قَالَ حَمَّادٌ: فَلَذَكَرَ مِنْ طَيْبٍ رِيْحَهَا وَذَكَرَ الْمُسْكَ، قَالَ: وَيَقُولُ أَهْلُ السَّمَاءِ: رُوحٌ طَيِّبَةٌ جَاءَتْ مِنْ قَبْلِ الْأَرْضِ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْكَ وَعَلَى جَسَدِ كُنْتِ تَعْمَرِينَهُ، فَيُنْطَلِقُ بِهِ إِلَى رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ ثُمَّ يَقُولُ: إِنْطَلِقُوا بِهِ إِلَى آخِرِ الْأَجَلِ، قَالَ: وَإِنَّ الْكَافِرَ إِذَا خَرَجَتِ رُوحُهُ، قَالَ حَمَّادٌ: وَذَكَرَ مِنْ نَسْهَا وَذَكَرَ لَعْنَاهَا وَيَقُولُ أَهْلُ السَّمَاءِ: رُوحٌ خَيْرَةٌ جَاءَتْ مِنْ قَبْلِ الْأَرْضِ قَالَ: فَيُقَالُ: إِنْطَلِقُوا بِهِ إِلَى آخِرِ الْأَجَلِ، قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَرَدَ رَسُولُ اللَّهِ رِيْطَةً كَانَتْ عَلَيْهِ عَلَى أَنْفِهِ هَكَذَا» ①

① مسلم، کتاب الجنة ونعيمها، باب عرض المقعد على الميت وعذاب القبر،

## عزاب قبر

94

”سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ”جب مومن کی روح نکلتی ہے تو دو فرشتے اے لے کر آسمان کی طرف جاتے ہیں (حدیث کے راوی) حماد کہتے ہیں: سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے روح کی خوبیاً وَ مُنْكِبٍ کا ذکر کیا، اور کہا کہ آسمان والے فرشتے (اس روح کی خوبیاً وَ مُنْكِبٍ پا کر) کہتے ہیں، کوئی پاک روح ہے جو زمین کی طرف سے آئی ہے، اللہ مجھ پر رحمت کرے اور اس جسم پر بھی جسے تو نے آباد کر کھاتھا، پھر فرشتے اپنے رب کے حضور اس روح کو لے جاتے ہیں، اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں: اسے قیامت قائم ہونے تک (اس کی معین جگہ یعنی علیین میں) پہنچا دو۔ حدیث کے راوی نے کافر کی روح کے نکلنے کا ذکر کرتے ہوئے بتایا کہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے روح کی بدبو اور اس پر (فرشتوں کی) لعنت کا ذکر کیا۔ آسمان کے فرشتے کہتے ہیں: کوئی ناپاک روح ہے جو زمین کی طرف سے آ رہی ہے، پھر (اللہ تعالیٰ کی طرف سے) حکم ہوتا ہے اسے قیامت قائم ہونے تک (اس کی معین جگہ یعنی عجین میں) لے جاؤ۔ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں جب رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے کافر کی روح کی بدبو کا ذکر فرمایا تو (نفرت سے) اپنی چادر کا دامن اس طرح اپنی ناک پر رکھ لیا۔ (اور پھر اپنی چادر ناک پر رکھ کر دکھائی۔)

⑥ ..... ﴿فَوَقَةُ اللَّهُ سَيِّاتٍ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بِالِّفْرَعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ أَنَّالَّا يُعَرِّضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًّا ۚ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخِلُوا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ﴾

”پس اسے اللہ نے تمام بدیوں سے محفوظ رکھ لیا جو انہوں نے سوچ رکھی تھیں۔ اور فرعون والوں پر بری طرح کا عذاب الٹ پڑا۔ آگ ہے جس کے سامنے یہ ہر صبح و شام لائے جاتے ہیں اور جس دن قیامت قائم ہو گی (حکم ہو گا کہ) آل فرعون کوخت ترین عذاب میں ڈالو۔“

یہ آیات عذاب قبر کے اثبات میں نفس صریح اور مضبوط شہادت ہیں، اس بات کا

اعتراف مکریں عذاب قبر کو بھی ہے۔ چنان چہ فاضل صاحب اپنے ۳۶ صفحات کے کتابچہ میں لکھتے ہیں کہ: ان آیات کو عذاب برزخ کی سب سے اہم و قوی تین دلیل قرار دیا جاتا ہے۔<sup>①</sup>

عذاب قبر کے اثبات میں نص صریح ہونے کی ان آیات میں دو بڑی واضح دلیلیں ہیں۔  
 ①: قیامت قائم ہونے سے پہلے قوم فرعون کو صبح و شام آگ پر پیش کیا جاتا ہے اور قیامت سے پہلے انھیں جس عذاب پر پیش کیا جا رہا ہے وہی عذاب قبر ہے۔ یاد رہے کہ آگ پر پیشی آل فرعون کے ساتھ خاص نہیں بلکہ اس میں تمام مجرمین شامل نہیں۔ چنان چہ حدیث میں ہے:

«إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا مَاتَ عَرِضَ عَلَيْهِ مَقْعُدَةٌ بِالْغَدَاءِ وَالْعَشَّيِ، إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَمِنْ أَهْلِ النَّارِ لَفِيقًا هَذَا مَقْعُدَكَ حَتَّى يَعْثَكَ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»<sup>②</sup>

”بے شک جب تم میں سے کوئی شخص مر جاتا ہے تو اس کاٹھکانا سے صبح و شام دکھایا جاتا ہے، اگر وہ جنتی ہے تو جنت والوں میں، اور اگر وہ دوزخی ہے تو دوزخ والوں میں، پھر کہا جاتا ہے یہ تیراٹھکانا ہے یہاں تک کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ تھوڑا اٹھائے گا۔“  
 معلوم ہوا کہ صبح و شام آگ پر پیشی صرف آل فرعون کے ساتھ ہی خاص نہیں بلکہ اس میں وہ سب لوگ شامل ہیں جن کے کرت قوت فرعون اور آل فرعون جیسے ہوں۔

②: دوسرا دلیل اس آیت میں یہ ہے کہ قیامت کے دن فرشتوں سے کہا جائے گا کہ قوم فرعون کو زیادہ سخت عذاب میں داخل کرو۔ اس سے یہ معلوم ہوا کہ اس سے پہلے جوان کو کم عذاب دیا گیا تھا وہ عذاب برزخ تھا۔ کیوں کہ روزِ محشر تو انھیں أَشَدُّ الْعَذَابِ ہو گا۔ اس سے پہلے والا عذاب اتنا تھا نہیں، اسی لیے اسے ﴿سُوءُ العَذَابِ ۵﴾ الْنَّارُ يُغَرِّضُونَ عَلَيْهَا أُغْدُوا

① عذاب قبر، ص: ۲۰

② بخاری، کتاب الجنائز، باب المیت یعرض علیہ مقعدہ بالغداۃ والعشی: ۱۳۷۹۔  
 مسلم، کتاب الجنة من إلَيْهِ کے الفاظ کا اضافہ ہے، یعنی تجھے جنت یا جہنم کی طرف اٹھایا جائے گا۔

## عذاب قبر ۹۶

وَعَشِيَا ﴿۷﴾ كہا، اور پھر بعد میں ﴿أَذْخُلُوا إِلَى فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ﴾ فرمایا کہ اس بات کی طرف اشارہ کر دیا کہ قیامت سے قبل جو عذاب دیا گیا تھا وہ تھا تو عذاب ہی مگر قیامت کے نتیجے عذاب کے مقابلے میں کچھ بھی نہیں تھا۔

امام فخر الدین الرازی اس آیت کے متعلق لکھتے ہیں:

احتاج اصحابنا بهذه الآية على ثبات عذاب القبر. قالوا: الآية تقضي عرض النار عليهم غدوا وعشيا، وليس المراد منه: يوم القيمة؛ لأنه قال: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخُلُوا إِلَى فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ﴾ وليس المراد منه أيضاً: الدنيا؛ لأن عرض النار عليهم غدوا وعشيا ما كان حاصلاً في الدنيا؛ فثبت أن هذا العرض إنما حصل بعد الموت وقبل يوم القيمة، وذلك يدل على ثبات عذاب القبر في حق هولاء، وإذا ثبت في حقهم ثبت في حق غيرهم؛ لأنه لا قائل بالفرق. ①

”ہمارے ساتھیوں (اساتذہ کرام) نے اس آیت سے عذاب قبر کی دلیل پکڑی ہے، انہوں نے فرمایا ہے کہ یہ آیت ان (آل فرعون) پر صحیح و شام آگ پیش کرنے کا تقاضا کرتی ہے، اور اس (پیشی) سے مراد نہ تو قیامت کا دن ہے، کیوں کہ اس کے لیے ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخُلُوا إِلَى فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ﴾ (اور جس دن قیامت قائم ہوگی تو (حکم ہوگا) کہ آل فرعون کو نتیجے عذاب میں داخل کرو) فرمایا ہے۔ اور نہ ہی اس سے مراد دنیا (کا دن) ہے، کیوں کہ صحیح و شام ان پر آگ کی پیشی دنیا میں حاصل نہیں ہوئی۔ پس ثابت ہو گیا کہ بے شک یہ پیشی صرف اور صرف موت کے بعد اور قیامت سے پہلے ہی حاصل ہوگی۔ اور یہ (آیت) ان فرعوں کے بارے میں عذاب قبر کے برحق ہونے پر دلالت کرتی ہے۔ جب ان (فرعونیوں) کے بارے میں

## عذاب قبر

(عذاب قبر) ثابت ہو گیا تو دوسروں کے بارے میں بھی ثابت ہو گیا۔ اس لیے کہ (اللہ تعالیٰ کا) فرمان سب کے لیے یکساں ہے۔“

امام حسن بن محمد نیسا پوری رض فرماتے ہیں:

وَفِي الْأَيَّةِ دَلَالَةٌ ظَاهِرَةٌ عَلَى إِثَابَ الْقَبْرِ، لَانْ تَعْذِيبَ يَوْمَ

الْقِيمَةِ يَجْعَلُهُ فِي قَوْلِهِ: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ﴾ ①

”اس آیت میں اثبات عذاب قبر کی واضح دلیل ہے، کیوں کہ قیامت کے دن عذاب دینے کا (ذکر تو) اس فرمان میں ہے: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ.....﴾“

امام ابن کثیر رض فرماتے ہیں:

ہر صبح و شام ان کی رو جیں جہنم کے سامنے لا جائی ہیں۔ قیامت تک انہیں یہ عذاب ہوتا رہے گا، اور قیامت کے دن ان کی رو جیں جسم سمیت جہنم میں ڈال دی جائیں گی، اور اس دن ان سے کہا جائے گا کہ اے آل فرعون! سخت، دردناک اور بہت تکلیف دہ، عذاب میں چلے جاؤ۔ یہ آیت اہل سنت کے اس مذهب کی کہ عالم بزرخ میں، یعنی

قبوں میں عذاب ہوتا ہے۔ بہت بڑی دلیل ہے۔ ②

علامہ جلال الدین السیوطی رض لکھتے ہیں:

ذَهَبَ الْجَمَهُورُ أَنَّ هَذَا الْعَرْضُ هُوَ فِي الْبَرْزَخِ: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخِلُوا أَلَّا فِرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَذَابِ﴾ يدل دلالة واضحة على

ان ذلک العرض هو في البرزخ . ③

”جمہور کافہ مہب (یہ) ہے کہ بے شک (آگ پر) یہ پیشی بزرخ ہی میں ہے۔ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخِلُوا أَلَّا فِرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَذَابِ واضح طور پر دلالت کر رہا

① بحوالہ تحفة الاحوذی: ۲۶۶ / ۹ جدید

② تفسیر ابن کثیر اردو: ۵۲۹ / ۴

③ تفسیر در منثور: ۴۹۵ / ۴ قدیم

عذاب قبر

98

ہے کہ بے شک یہ (آگ پر) پیش کیا جانا بزرخ ہی میں ہوتا ہے۔“

امام سُنَّۃِ اور بَنْدِیل بن شرحبیل رحمہمَا اللہ فرماتے ہیں:

هُوَ أَنْكُمْ لَمَّا هَلَكُوا، جَعَلْتُ أَرْوَاحَهُمْ فِي أَجْوَافٍ طَيْرٍ سُودَ، فَهِيَ تُعْرَضُ عَلَى النَّارِ كُلَّ يَوْمٍ مَرْتَينَ، تَغْدُوا وَتَرُوحُ إِلَى حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةِ ①

”بے شک جب وہ ہلاک ہوئے تو ان کی روحیں سیاہ پرندوں کے پیٹوں میں رکھ دی گئیں، پھر انہیں روزانہ صبح و شام دو مرتبہ آگ پر پیش کیا جاتا ہے، قیامت تک (یہ ہوتا رہے گا)۔“

حضرت عَلَّمَ رَسُولُهُ اَللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فرماتے ہیں:

هَذِهِ الْأَيْةُ تَدْلِي عَلَى عَذَابِ الْقَبْرِ، لَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى مَيْزَ عَذَابَ الْآخِرَةِ، فَقَالَ: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخِلُوا أَلَّا فِرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَذَابِ﴾ ②

”یہ آیت عذاب قبر پر دلالت کرتی ہے، کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے عذاب آخرت کا الگ سے بیان کرتے ہوئے فرمایا: وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخِلُوا أَلَّا فِرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَذَابِ“

سید قطب شہید عَلَّمَ رَسُولُهُ اَللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لکھتے ہیں:

وَالنَّصْ يَلْهُمُ أَنْ عَرَضَهُمْ عَلَى النَّارِ غَدُوا وَعَشِيًّا، وَهُوَ فِي الْفَتْرَةِ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ وَقَدْ يَكُونُ هَذَا هُوَ عَذَابُ الْقَبْرِ ③

”اور (یہ) نص بتاری ہے کہ ان کا صبح و شام آگ پر پیش کیا جانا یہ موت اور قیامت کے درمیان کا زمانہ ہے، اور کچی بات ہے کہ یہی عذاب قبر ہے۔“

❶ تفسیر الثعلبی: ۸/۲۷۸ احیاء الترات

❷ ایضاً ❸ تفسیر ظلال القرآن: ۵/۳۸۴

ڈاکٹر محمد لقمان اللہی قادر قطر از ہیں:

دنیا میں نہایت ذلت و رسوائی کے ساتھ سمندر میں ڈب دیے گئے اور قبر اور بربخ میں صبح و شام، یعنی ہر وقت ان کی روحوں کو آگ کا عذاب دیا جاتا ہے، اور جب قیامت آئے گی تو اللہ تعالیٰ فرشتوں کو حکم دے گا کہ فرعون اور فرعونیوں کو شدید ترین عذاب میں ڈال دو۔

سیوطی نے کرامی کی کتاب ”المحاجب“ کے حوالے سے لکھا ہے کہ یہ آیت عذاب قبر کی سب سے بڑی دلیل ہے، اس لیے کہ آیت میں روحوں کو عذاب دیا جانا روز قیامت کے عذاب سے پہلے بتایا گیا ہے۔

عذاب قبر نبی کریم ﷺ کی صحیح احادیث سے بھی ثابت ہے۔ سیدہ عائشہؓ کہتی ہیں: نبی کریم ﷺ نے فرمایا: آگاہ رہو! تم لوگ قبروں میں آزمائشوں میں ڈالے جاؤ گے۔ (احمد و مسلم) اور بخاری نے عائشہؓ سے روایت کی ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا: ”عذاب قبر حق ہے۔“ عائشہؓ کہتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ ہر نماز کے بعد عذاب قبر سے پناہ مانگا کرتے تھے۔ ①

حافظ صلاح الدین یوسف علیہ السلام قطر از ہیں:

اس آگ پر بربخ میں، یعنی قبروں میں وہ لوگ روزانہ صبح و شام پیش کیے جاتے ہیں، جس سے عذاب قبر کا اثبات ہوتا ہے۔ جس کا بعض لوگ انکار کرتے ہیں۔ احادیث میں تو بڑی وضاحت سے عذاب قبر پر روشنی ڈالی گئی ہے، مثلاً حضرت عائشہؓ کے سوال و جواب میں نبی کریم ﷺ نے فرمایا: **نَعَمْ عَذَابُ الْقَبْرِ حَقٌّ** ② ”ہاں قبر کا عذاب حق ہے۔“ اسی طرح ایک اور حدیث میں فرمایا گیا: ”جب تم میں سے کوئی مرتا ہے تو (قبر میں) اس پر صبح و شام اس کی جگہ پیش کی جاتی ہے، یعنی اگر وہ جنتی ہے تو جنت اور جہنمی ہے تو جہنم اس کے سامنے پیش کی جاتی ہے، اور کہا جاتا ہے کہ یہ تیری اصل جگہ ہے جہاں قیامت والے دن اللہ

① تفسیر تیسیر الرحمن: ۱۳۲۴ / ۲

② صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب ما جاء فی عذاب القبر، رقم: ۱۳۷۲

تعالیٰ تجھے بھیجے گا۔ ①

اس کا مطلب ہے کہ مکرین عذاب قبر قرآن و حدیث دونوں کی صراحتوں کو تسلیم نہیں کرتے۔ ②

مولانا عبد الرحمن کیلائی ۱۹۷۳ء فرماتے ہیں:

ان غرق ہو کر مرنے والوں میں سے صرف فرعون کی لاش کو اللہ نے بچالیا، باقی سب لوگوں کی لاشیں سمندر میں آبی جانوروں کی خوراک بن گئیں یا سمندر کی تہہ میں چلی گئیں۔ فرعون کی لاش کو سمندر کی موجودوں نے اللہ کے حکم سے کنارے پر پھینک دیا تاکہ عامۃ الناس اس خدائی کا دعویٰ کرنے والے شہنشاہ کا حشرد یکھ کر عبرت حاصل کریں۔ اور یہ مدتلوں ساحل سمندر پر پڑی رہی اور گلی سڑی نہیں، بلکہ جوں کی توں قائم رہی۔ کہتے ہیں کہ اس کے مردہ جسم پر سمندر کے نمک کی دیپز تہہ چڑھ گئی تھی جس کی وجہ سے اس کا جسم گلنے سے محفوظ رہا۔ اب ان غرق ہونے والوں کی لاشیں خواہ سمندر کی تہہ میں ہوں یا آبی جانوروں کے پہیٹ میں یا فرعون کی لاش قاہرہ کے عجائب گھر میں پڑی ہو، ان سب کی ارواح غرق ہوتے ہی اللہ تعالیٰ کے قبضہ میں چل گئی تھیں۔ غرق ہونے کے دن سے لے کر قیامت تک ان ارواح کو ہر روز صبح و شام اس دوزخ پر لاکھڑا کیا جاتا ہے۔ جس میں وہ قیامت کے دن اپنے جسموں سمیت داخل ہونے والے ہیں۔ ان کی موت سے لے کر قیامت تک کے عرصہ میں..... جسے اصطلاحی زبان میں عالم بزرخ کہا جاتا ہے..... صرف آگ پر پیشی ہوتی ہے اور صرف ارواح کی ہوتی ہے۔ ③ لیکن قیامت کے دن وہ آگ میں داخل ہوں گے اور جسموں سمیت داخل ہوں گے۔ اس لحاظ سے عالم بزرخ کا عذاب قیامت کے عذاب کی نسبت بہت بکا اور قیامت کا عذاب عالم بزرخ کے مقابلہ میں شدید تر عذاب ہے۔ اس آیت میں

① صحیح بخاری، باب المیت یعرض علیہ مقعدہ بالغداة والعشی، رقم: ۱۳۷۹

② تفسیر احسن البیان، ص: ۶۱۸، حاشیہ: ۹

③ مولانا صاحب کی ذاتی رائے ہے میرا تفق ہونا ضروری نہیں۔ [مصنف]

## عذاب قبر

101

عالم بزرخ کے عذاب یا عذاب قبر کی تھیک تھیک صراحت موجود ہیں۔ ①

تفیر اشرف الحواشی میں ہے:

علماء نے اس آیت سے استدلال کیا ہے کہ عالم بزرخ (قبر) میں کفار کو عذاب ہو رہا ہے۔ قرآن کی بعض دوسری آیات میں بھی اس کے متعلق اشارات ملتے ہیں اور حدیث میں بھی ہے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”موت کے بعد ہر آدمی کو صح و شام جنت یا جہنم میں اس کاٹھکانا دکھایا جاتا ہے“، اور اس کی ذیل میں یہی آیت تلاوت فرمائی۔

اسی تفسیر میں مزید لکھا ہوا ہے:

علماء اہل سنت کے نزدیک عذاب قبر حق ہے اور اس کا انکار بدعت ہے۔ ②

پیر کرم علی شاہ لکھتے ہیں:

اس آیت سے اہل سنت نے عذاب قبر کا اثبات کیا ہے۔ قبر سے مراد صرف وہ گڑھائی نہیں جس میں کسی کو دفن کیا جاتا ہے..... کیوں کہ قبر تو کسی کو نصیب ہوتی ہے اور کسی کو نصیب ہی نہیں ہوتی..... بلکہ اس سے مراد عالم بزرخ ہے۔ مرنے کے بعد روزِ قیامت سے پہلے کے وقت کو عالم بزرخ کہتے ہیں۔ آل فرعون کو دیے جانے والے دو عذابوں کا یہاں ذکر ہو رہا ہے۔ ایک وہ جس میں قیامت سے پہلے وہ بتلا ہیں۔ دوسرا وہ جو قیامت کے بعد انہیں دیا جائے گا۔ ③

سید ابوالاعلیٰ مودودی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

یہ آیت اس عذاب بزرخ کا صریح ثبوت ہے جس کا ذکر بکثرت احادیث میں عذاب قبر کے عنوان سے آیا ہے۔ اللہ تعالیٰ یہاں صاف الفاظ میں عذاب کے دو مرحلوں کا ذکر فرماتا ہے۔ ایک کم تر درجہ کا عذاب، جو قیامت کے آنے سے پہلے فرعون اور آل فرعون کو اب دیا جا رہا ہے، اور وہ یہ ہے کہ انہیں صح و شام دوزخ کی آگ کے سامنے پیش کیا جاتا ہے،

① تفسیر القرآن: ۴ / ۸۴، حاشیہ: ۶۰

② اشرف الحواشی، ص: ۵۶۴، حاشیہ: ۵

③ تفسیر ضیاء القرآن: ۴ / ۳۱۰

## عذاب قبر

102

جسے دیکھ کر وہ ہر وقت بھول کھاتے رہتے ہیں کہ یہ ہے وہ دوزخ جس میں آخہ میں جانا ہے۔ اس کے بعد جب قیامت آجائے گی تو انھیں وہ اصلی اور بڑی سزا دی جائے گی جو ان کے لیے مقدر ہے، یعنی وہ اسی دوزخ میں جھونک دیے جائیں گے جس کا نظارہ انھیں غرقاب ہو جانے کے وقت سے آج تک کرایا جا رہا ہے، اور قیامت کی گھری تک کرایا جاتا رہے گا۔ اور یہ معاملہ صرف فرعون اور آل فرعون کے ساتھ ہی خاص نہیں ہے، تمام مجرموں کو موت کی ساعت سے لے کر قیامت تک وہ انجام بدنظر آتا رہتا ہے جو ان کا انتظار کر رہا ہے، اور تمام نیک لوگوں کو اس انجام نیک کی حسین تصویر دکھائی جاتی رہتی ہے جو اللہ نے ان کے لیے مہیا کر رکھا ہے۔<sup>①</sup>

اشیخ ابو محمد عبد الحق الحقانی الدہلوی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

**النَّارُ يُعَرَضُونَ ..... الْخَ** ”کہ صبح و شام آتش جہنم کے سامنے کیے جاتے ہیں۔“  
صبح و شام سے مراد خاص یہی دو وقت نہیں، بلکہ دوام مراد ہے۔ اس کو محاورہ میں صبح و شام سے تعبیر کرتے ہیں اور آگ کے سامنے لاے جانے سے مراد اس کا دکھایا جانا ہے یا کمتر عذاب ہونا بہ نسبت آخرت کے۔ بعض کہتے ہیں آگ میں داخل ہونا مراد ہے۔ بولتے ہیں عرضهم علی السیف اذا قتلهم (تموار پر پیش کیا انھیں جب قتل کیا)  
آگے مزید لکھتے ہیں:

یہ آیت صاف دلیل ہے کہ مرنے کے بعد عذاب قبر ہوگا اور ثواب بھی۔ جیسا کہ اہل سنت والجماعت کا عقیدہ ہے، برخلاف معتزلہ کے، وہ حشر کے روز جزا اوسرا ہونا کہتے ہیں، اور اس درمیانی زمان کو خالی قرار دیتے ہیں، بدلیل قوله تعالیٰ ﴿مَنْ بَعَثْنَا مِنْ مَرْقُدِنَا﴾ اس کو خواب کا زمانہ کہتے ہیں۔ مَرْقُدِنَا کے معنی ہم سورۃ پیغمبر کی تفسیر میں بیان کرائے ہیں، علاوه اس آیت کے اہل سنت کے عقیدہ کے اثبات کے لیے بے شمار صحیح حدیثیں بھی وارد ہیں۔<sup>②</sup>

① تفہیم القرآن: ۴/۱۳

② تفسیر حقانی: ۶/۱۸۹

## عذاب قبر

103

شارح صحیح بخاری جناب مولانا داود راز رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:  
اس آیت میں عذاب دارین کا صریح ذکر ہے، اس کے سوا اور کسی کا احتمال ہی نہیں،  
دارین سے مراد قبر کا عذاب اور پھر قیامت کے دن کا عذاب ہے۔<sup>①</sup>

مولانا ابو الحسن سیالکوٹی رحمۃ اللہ علیہ امام قربی کے حوالے سے قطر از ہیں:  
جمہور علماء اس پر ہیں کہ یہ ان کو آگ کے سامنے کرنا برزخ میں واقع ہوتا ہے، کہ مراد  
اس سے قبر ہے۔ اس دلیل سے کہ وہ قیامت کے عذاب کے مقابلے واقع ہوا ہے۔ سو  
ضروری ہے کہ وہ عذاب قیامت سے پہلے ہو۔ برزخ اور قبر کے سوا اور کوئی جگہ نہیں۔ پس  
اس آیت سے قبر کا عذاب ثابت ہوا۔<sup>②</sup>

مفتي محمد شفیع رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

یہ آیت دلیل ہے عذاب قبر کی۔ اور احادیث کی روایات متواترہ اور اجماع امت اس  
پر شاہد ہیں۔<sup>③</sup>

قرآن مجید نے فرعون اور اس کی آل کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ملنے والے تینوں  
جهانوں کے عذابوں کا ذکر کیا ہے۔

### دنیا کا عذاب

فرعون اور آل فرعون پر دنیا میں جو عذاب آئے ان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اللہ  
تعالیٰ نے فرمایا:

﴿وَلَقَدْ أَخْذَنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّينِ وَ نَصْصٍ مِنَ الشَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ  
يَذَّكَّرُونَ﴾<sup>④</sup>

① صحیح بخاری مترجم: ۲/۱۵

② فیض الباری: ۲/۲۱۰، پارہ: ۵

③ معارف القرآن: ۷/۶۰۳

④ الاعراف: ۱۳۰/۷

”اور البتہ تحقیق ہم نے آل فرعون کو قحط سالی اور بچلوں کی کم پیداواری میں بٹلا کیا تاکہ وہ نصیحت حاصل کریں۔“

﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْجَرَادَ وَالْقُمَلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ  
إِيَّتِ مُفَصَّلٍ قَدْ فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا مُّجْرِمِينَ ۵ وَلَمَّا وَقَعَ  
عَلَيْهِمُ الرِّجْزُ قَالُوا يَمُوسَى ادْعُ لِنَا رَبَّكَ بِمَا عَاهَدَ  
عِنْدَكَ ۚ لَئِنْ كَشَفْتَ عَنَّا الرِّجْزَ لَنُؤْمِنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ  
مَعَكَ بَنِي إِسْرَاءَءِيلَ ۵﴾ ①

”آخر ہم نے ان پر طوفان، مذیاں، جوئیں، مینڈک اور خون کا عذاب، ایک ایک کر کے، مختلف وقتوں میں نشانیوں کے طور پر بھیجا، پھر بھی وہ اکثرے ہی رہے، کیوں کہ وہ تھے ہی مجرم لوگ۔ اور جب ان پر کوئی عذاب آن پڑتا تو کہتے: موی! تیرے پروردگار نے تھوڑے جو (دعا قبول کرنے کا) عہد کیا ہوا ہے، تو ہمارے لیے دعا کر، اگر تو ہم سے عذاب کو دور کر دے گا، تو ہم یقیناً تھوڑا پر ایمان لے آئیں گے اور بنی اسرائیل کو تیرے ساتھ روانہ کر دیں گے۔“

ان آیات میں فرعونیوں پر مختلف اوقات میں آنے والے مختلف عذابوں کا ذکر ہے، مثلاً قحط سالی، بچلوں کی پیداوار میں کمی، طوفان، یعنی سیلا ب یا بارش کی کثرت، کہ جس سے ہر چیز غرق ہو گئی، مذیوں کا عذاب، مذیوں کا جملہ فصلوں کی ویرانی کے لیے مشہور ہے۔ یہ مذیاں ان کے غلوں اور بچلوں کی فصلوں کو کھا کر چڑھ کر جاتیں، فَمَلَّ ”جوئیں“ جوانسان کے جسم، کپڑے، اور بالوں میں ہو جاتی ہیں۔ فَمَلَّ کا لفظ چھڑی، محصر، اور سری، پر بھی بولا جاتا ہے، مینڈکوں کا عذاب، ہر طرف مینڈک ہی مینڈک حتیٰ کہ کھانا کھانے لگتے تو مینڈک کو دور برتن میں آگرتا۔

حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

طوفان کی وجہ سے وہ بھوکے مرنے لگے، پھر مذیوں کا عذاب آیا تو درخت تو کیا گھر کی چوکھیں اور دروازوں تک وہ کھا گئیں، مکانات گرنے لگے۔ پھر حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اللہ کے حکم سے ایک پتھر پر لکڑی ماری جس میں سے بے شمار چیزیں نکل پڑیں اور چھیل گئیں۔ کھانا پینا، سوتا بیٹھنا سب بند ہو گیا۔ پھر مینڈ کوں کا عذاب آیا، جہاں دیکھو مینڈ ک ہی مینڈ ک نظر آنے لگے۔ پھر خون کا عذاب آیا نہریں، تالاب، کنوں، منکے، گھرے وغیرہ، غرض بجائے پانی کے خون ہی خون سب چیزیں ہو گئیں۔ ①

پھر آخر میں جب فرعونیوں کی ظلم و زیادتیاں حد سے بڑھ گئیں تو اللہ تعالیٰ نے اپنے بنی موسیٰ علیہ السلام کو حکم دیا کہ وہ بنی اسرائیل کو ساتھ لیکر راتوں رات یہاں سے نکل جائے، چنان چہ موسیٰ علیہ السلام نے ایسا ہی کیا، جب فرعون کو اس صورت حال کا پتہ چلا تو وہ بھی اپنے لاوہ لشکر سمیت بنی اسرائیل کے تعاقب میں نکل پڑا، آخر فرعون کے لشکر نے بنی اسرائیل کو سمندر کے کنارے پر جا پکڑا۔ اب صورت حال یہ تھی کہ دونوں لشکروں میں صرف اتنا فاصلہ رہ گیا تھا کہ جس سے دونوں لشکر ایک دوسرے کو دیکھ سکتے تھے۔ بنی اسرائیل سمندر کے کنارے پر کھڑے تھے، پیچے سے فرعون کا لشکر تیز رفتار گھوڑوں پر سوار ان کی طرف چلا آ رہا تھا۔ بنی اسرائیل اس صورت حال کو دیکھ کر سخت گھبراۓ، آگے سمندر پیچے فرعون کا لشکر، گویا دونوں طرف موت ہی موت کھڑی نظر آ رہی تھی۔ اللہ تعالیٰ نے موسیٰ علیہ السلام کو حکم دیا کہ اپنا عصا سمندر پر مار، موسیٰ علیہ السلام نے ایسا ہی کیا، اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کے لیے سمندر میں راستے بنا دیے جس سے وہ پار ہونے لگے، انھیں دیکھ کر فرعون بھی اپنے لشکر سمیت انھیں راستوں پر چل پڑا جہاں سے بنی اسرائیل گزر رہے تھے۔ جب بنی اسرائیل سمندر پار کر گئے اور فرعون کا لشکر عین سمندر میں آگیا تو اللہ تعالیٰ نے پانی کو چلنے کا حکم دے دیا۔ فرعون اپنے لاوہ لشکر سمیت پانی میں غرق ہو گیا۔ یہ تھے فرعون اور اس کی آل پر دنیا میں آنے والے چند عذاب جو قرآن مجید نے بیان کے ہیں۔ پانی میں غرق ہوتے ہی عالم بزرخ کا عذاب شروع ہو گیا۔

## برزخ کا عذاب

عالم برزخ کے عذاب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَحَاقَ بِالْفَرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ ۖ أَنَّا رُّوْسُونَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشِيًّا ﴾

”اور آل فرعون کو برے عذاب نے آگھیرا۔ وہ آگ ہے کہ جس پر وہ صبح و شام پیش کیے جاتے ہیں۔“

امام قمادہ رض فرماتے ہیں: یعرضون علیها صباحاً و مسائاً، یقال لهم: يَا أَلْ فَرْعَوْنَ؛ هَذِهِ مَا ذَلْكُمْ، تُوبِّخَا وَنَقْمَةً وَصَفَارَ الْهَمْ ”کوہ صبح و شام آگ پر پیش کیے جاتے ہیں اور انھیں جھٹکے کے لیے سزا کے طور پر بطور رسائی یہ کہا جاتا ہے کہ اے آل فرعون! یہ تمہارے ٹھکانے ہیں۔“<sup>①</sup>

حضرت میمون بن میسرہ رض بیان کرتے ہیں:

کان ابوہریرۃ اذا اصبح، ینادی: اصحابنا والحمد لله، وعرض ال فرعون على النار، فلا يسمعه احد الا يتعد بالله من النار .<sup>②</sup>  
”سیدنا ابوہریرہ رض جب صبح کرتے تھے تو پکارا کرتے: ”ہم نے صبح کی اور تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ ہی کے لیے ہیں، اور آل فرعون آگ پر پیش کیے گئے ہیں۔“ پس جو کوئی بھی آپ رض کی آواز نتاواہ آگ سے اللہ تعالیٰ کی پناہ پکڑتا۔“

سیدنا عبد اللہ بن مسعود رض فرماتے ہیں:

ارواح آل فرعون فی اجواف طیر سود، فيعرضون علی النار کل یوم مرتین، یقال لهم: هذِهِ مَنَازِلُكُمْ، فَذلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَیٰ ﴿أَنَّا رُّوْسُونَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشِيًّا﴾

① تفسیر الشعلبی: ۸ / ۲۷۸ احیاء التراث

② احوال القبور لابن رجب، ص: ۴۵ بیروت

”آل فرعون کی روحلیں سیاہ پرندوں کے پیٹوں میں ہیں۔ پس وہ روزانہ دو مرتبہ آگ پر پیش کیے جاتے ہیں۔ پھر انھیں کہا جاتا ہے کہ یہ تمہاری منزلیں ہیں، پس یہ ہے (تفسیر) اللہ تعالیٰ کے قول ﴿يَغْرِضُونَ عَلَيْهَا غُدْوًا وَغَثْيًا﴾ کی۔“<sup>①</sup>

**اعتراض ①:** منکرین عذاب قبر کا اس آیت پر پہلا اعتراض یہ ہے کہ: آل فرعون صبح و شام حشرتک صرف آگ کے سامنے پیش کیے جاتے رہیں گے، آگ میں ڈالنے نہیں جائیں گے۔

آگ کے سامنے پیش کیا جانا اور آگ میں ڈالا جانا، یہ دونوں کسی طرح مساوی ہو سکتے ہیں؟<sup>②</sup>

**جواب:** اس عبارت میں فاضل صاحب نے آل فرعون کا برزخ میں آگ پر پیش کیا جانا تو تسلیم کر لیا ہے۔ فللہ الحمد۔ اب بات صرف یہ ہے کہ کیا آگ پر پیشی عذاب ہے یا نہیں؟

آل فرعون کا صبح و شام، حشرتک آگ کے سامنے پیش کیا جانا تو خود قرآن مجید نے بیان کیا ہے۔ مگر سوال یہ ہے کہ کیا آگ پر آل فرعون کی یہ پیشی محض انھیں اہلاؤ سہلا کہنے کے لیے کی جاتی ہے؟ شاید منکرین عذاب قبر کے دل میں یہ خیال ہو کہ اللہ تعالیٰ فرشتوں کو حکم دیتے ہوں گے، کہ جاؤ بھئی! آل فرعون کو آگ کے پاس لے جاؤ، کیوں کہ یہ بیچارے سمندر کے مھنڈے پانی میں ڈبوئے گئے تھے جس کی وجہ سے انھیں سردی لگ گئی تھی، لہذا انھیں آگ کے پاس لے جاؤ تاکہ یہ آگ سیک لیں اور ان کی سردی دور ہو۔ فیما لله محب

فرعون اور آل فرعون دنیا میں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول حضرت موسیٰ علیہ السلام کی نافرمانیاں کریں، بنی اسرائیل پر ظلم و زیادتیاں کریں، جب کہ اللہ تعالیٰ انھیں قبروں میں مزے سے آگ سکنے دے، سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

ویسے منکرین عذاب قبر کو کافروں، فاجروں سے بڑی ہمدردی ہے اسی لیے تو کبھی وہ یہ کہتے ہیں کہ آگ پر پیش کیا جانا عذاب نہیں، کبھی کہتے ہیں کہ اگر برزخ کا عذاب تسلیم کر لیا تو اس سے ناصافی لازم آئے گی کہ ایک قوم نوح کے دور سے عذاب میں بٹلا رہے اور ایک

① احوال القبور لابن رجب، ص: ۴۵، بیروت

② عذاب قبر: ۲۰

قومِ محمد ﷺ کے دور سے۔

کیا آگ پر پیش ہونا عذاب نہیں؟ کیا جب ہم اس دنیا کی آگ کے..... جو کہ دوزخ کی آگ سے انہر (۲۹) گناہ کم حرارت والی ہے..... کے سامنے بیٹھتے ہیں، اس کی تپیش محسوس نہیں ہوتی؟ اور پھر اگر گرمی کا موسم ہو تو آگ کی طرف تو دیکھا بھی نہیں جاتا، چہ جائیکہ آگ پر پیش کیا جائے۔

گوشت کو روست کرنے کے لیے آگ ہی پر پیش کیا جاتا ہے، پھر دیکھ لیں کہ گوشت کا کیا حال ہوتا ہے۔ توجہ ہماری دنیا کی آگ کا یہ حال ہے تو آخرت کی آگ جو کہ اس سے انہر (۲۹) گناہ زیادہ ہے، اس پر پیش ہونے والوں کا کیا حشر ہوتا ہوگا؟

علامہ بدیع الدین راشدی رحمۃ اللہ علیہ ایک ایسے ہی اعتراض کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں: ”آگ پر پیش ہونا تو خود عذاب ہے، کیوں کہ جہنم کے صرف پانی کا یہ حال ہے کہ ﴿وَإِن يَسْتَغْفِرُوا إِيمَانُهُمْ مَأْكُولٌ مُهْلِي يَسْتُوِي الْوُجُوهُ ط﴾<sup>①</sup> ”اگر وہ فریاد ری چاہیں گے تو ان کی فریاد رسی اس پانی سے کی جائے گی جو تیل کی تلچھت جیسا ہوگا، جو چہرے بھون دے گا۔“

پس جب جہنم کے پانی کی گرمی اور تیزی اتنی ہے کہ اس کے قریب سے منہ جل جائے گا تو پھر آگ کا کیا کہنا، پیش ہونا تو خود عذاب ہے۔<sup>②</sup>

اعتراض<sup>③</sup>: ﴿أَشَدُّ الْعَذَابِ﴾ کی بنا پر یہ قیاس کر لینا کہ ﴿أَشَدُّ الْعَذَابِ﴾ سے پہلے برزخ میں ہلکایا کم عذاب ہو رہا ہے، یہ نہ صرف من گھڑت ہے بلکہ قرآن کے بھی خلاف ہے۔<sup>④</sup>  
**جواب:** اس میں من گھڑت کون سی بات ہے؟ آگ پر پیش کو اگر آپ عذاب نہیں مانتے تو کیا آپ کے نہ ماننے سے حقیقت بدل سکتی ہے؟ آگ پر پیش ہونا تو بذات خود عذاب ہے، جو لوگ آگ کی بھٹی پر کھڑے ہو کر کام کرتے ہیں اور پھر خاص کر جب سخت گرمی ہو تو کبھی ان سے

۱) الكھف: ۲۹

۲) عذاب قبر کی حقیقت، ص: ۳۰

۳) عذاب قبر: ۲۰

جا کر پوچھیے گا کہ کیا آگ کے سامنے کھڑے ہونے سے تکلیف ہوتی ہے یا نہیں؟ اور پھر یاد رہے کہ یہ دنیا کی آگ کا حال ہے، جہنم کی آگ اس سے کہیں زیادہ سخت ہے، ایک آدمی کو آگ پر پیش کیا جائے اور دوسرے کو آگ میں ڈال دیا جائے، بتائیے کہ سخت عذاب کس کو ہو گا اور ہلاکا کس کو ہو گا؟ یہاں کوئی بھی عقل مند یہ نہیں کہے گا کہ عذاب تو فقط جلنے والوں کو ہی ہو رہا ہے، دوسرے کوئی نہیں کہے گا، اس لیے کہ وہ آگ کے بالکل قریب ہے اور پھر اگر اسے ساتھ ساتھ یہ بھی بتایا جا رہا ہو کہ اس کے بعد تیری پاری بھی آنے والی ہے، تو بھی اسی طرح آگ میں جلے سڑے گا۔

اسی طرح ﴿أَشَدُ الْعَذَابِ﴾ کی بنا پر کوئی اس مقام پر یہ کہہ کر ﴿أَشَدُ  
الْعَذَابِ﴾ قیامت والے دن ہو گا، جب کہ اس سے پہلے برزخ میں کم یا بکا عذاب ہو گا، تو اس میں قرآن مجید کی مخالفت کیسے ہو گی؟

کیا قرآن مجید نے ﴿النَّارُ يُغَرِّضُونَ عَلَيْهَا﴾ یعنی آگ پر پیشی کے عذاب ہونے کی لٹی کی ہے؟

ہمارا آپ کو مشورہ ہے کہ پہلے آپ مخالفت کی تعریف پڑھیں، تاکہ آپ کو پتہ چلے کہ مخالفت کیا چیز ہے اور کیسے ہوتی ہے۔ یہ عجیب بات ہے کہ جو بھی بات آپ کے اپنے من کو نہ بھائے اس پر من گھڑت اور خلاف قرآن کا فتویٰ اور جوبات اپنے من پسند کی ہو، گودہ من گھڑت اور خلاف قرآن ہی کیوں نہ ہو۔ وہ آپ کے نزدیک عین اسلام ہے جس کی ایک مثال عذاب قبر کا انکار ہے۔

**اعتراض ④:** آگ کے سامنے پیش کیا جانا اگر واقعی ہی عذاب ہوتا تو خود آیت ہی میں عذاب ادنیٰ یا عذاب اصغر یا عذاب خفیف کی ضرور صراحت ہوتی، چنان چہ آگ کے سامنے پیش کیے جانے کو اللہ تعالیٰ نے جب عذاب نہیں فرمایا ہے، تو ہمارا اس کو عذاب قبر یا عذاب برزخ قرار دے لینا ہر لحاظ سے غلط ہی ہے۔ ①

**جواب:** چند لمحوں کے لیے مان لیا جائے کہ آگ پر پیشی عذاب نہیں، اب منکرین عذاب قبر ہی

بتائیں کہ اسے کیا نام دیں گے؟

اللہ تعالیٰ نے آگ پر پیشی کو ﴿سُوءَةُ الْعَذَابِ﴾ کہا ہے، کیوں کہ آگے والا جملہ ﴿النَّارُ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا﴾، ﴿سُوءَةُ الْعَذَابِ﴾ سے بدل بن رہا ہے۔ ① اور گرامر سے ادنیٰ سماجی تعلق رکھنے والا شخص سمجھتا ہے کہ بدل اور مبدل منہ دونوں ایک ہی ہوتے ہیں، بلکہ بدل مقصود ہوتا ہے۔

**اعتراض ②:** غور کیجیے مقدمہ عدالت میں پیش ہونے کے بعد فیصلہ تک ملزم جیل ہی میں رکھا جاتا ہے۔ جس کو مجرم اپنے جرم کی سزا نہیں سمجھتا، اور نہ قید کی اس مدت کو ملحوظ رکھتے ہوئے عدالت جرم کی سزا میں کوئی کمی کرتی ہے۔ جس سے ثابت ہو جاتا ہے کہ فیصلہ تک قید کی یہ مدت ایک عبوری حیثیت رکھتی ہے۔ لیکن ہمارے مفسرین و علماء اس قبر کی مدت کو جرم کی سزا ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ چنانچہ آنفلونز کو حشرتیک صبح و شام آگ کے سامنے لانے کی بات کو عذاب قبر یا عذاب برزخ قرار دے رہے ہیں۔ ②

**جواب :** اول تو یہ مثال ہی غلط ہے، کیوں کہ ہماری اس دنیا کو آخرت کی دنیا پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔ یہاں ہمارے ہاں جو قوانین ہیں وہ آخرت کی دنیا کے قوانین جیسے ہرگز نہیں ہو سکتے، مثلاً اسی مثال کو آپ لے لیجیے! کہ ہماری عدالتیں تو فیصلے سے قبل ملنے والی سزا کو سزا نہیں مانتیں، لیکن اللہ تعالیٰ کے ہاں تو فیصلے سے پہلے ملنے والی سزا کو سزا ہی کہا جاتا ہے، جس کی وضاحت آگے آ رہی ہے۔ اور پھر یہ بات بھی سراسر غلط ہے کہ مجرم کو جو سزا فیصلے سے پہلے ملتی ہے وہ اسے سزا نہیں سمجھتا۔

مجرم تو عدالت کے فیصلے سے پہلے بھی ایک قسم کی سزا ہی میں ہوتا ہے۔ حالات میں بند رہنا بھی ایک قسم کی سزا ہے اور پھر بسا اوقات حالات میں مجرم کی چھڑوں بھی ہوتی ہے۔ اسے کون سزا نہیں کہتا؟

① تفسیر الشعلی: ۸/۲۷۷ بیروت

② ایضاً

مجرم اپنے جرم کی ملنے والی سزا جو کہ حوالات کی سزا سے بڑی ہوتی ہے اور ابھی وہ اسے ملی بھی نہیں اس کا تصور کر کے پریشان رہتا ہے۔ آئندہ ملنے والی سزا کا تصور کر کے پریشان رہنا بھی ایک طرح کی سزا ہی ہوتی ہے۔

سزا دو قسم کی ہوتی ہے، ذہنی سزا اور جسمانی سزا۔ حوالات میں پولیس والے مجرم کو اگر جسمانی سزانہ بھی دیں تو بھی وہ ذہنی سزا کا ضرور مریض ہو گا۔ اپنے جرم اور پھر اس پر ملنے والی سزا کا تصور کر کے وہ ذہنی سزا کا ضرور رشکار ہو گا۔

مجرم کو جب پولیس نے گرفتار کر لیا تو گویا وہ اپنے انعام کی طرف روانہ ہو گیا، اصل سزا تو عدالت میں فیصلے کے بعد ہی شروع ہو گی مگر اس سے پہلے بھی اس کو مختلف قسم کی سزا میں ملتی ہیں، مجرم کا اپنے اہل و عیال سے دور رہنا اور ساری دنیا سے بے نیاز ہو کر ایک چھوٹی سی کوٹھری میں بند رہنا بھی سزا ہی ہے، اگر کبھی میں نہیں آتا تو خود رہ کر دیکھ لو یا پھر ان سے پوچھ لو جو اس طرح کی سزا میں بھگت رہے ہیں۔

**اعتراض ④:** فیصلے سے پہلے عذاب دینے کا ایسا الزام اللہ تعالیٰ پر عائد کر رہے ہیں جس سے دنیا کی تمام عاداتیں بری ہیں۔ ①

**جواب:** گزارش ہے کہ فیصلے کے دن سے پہلے مجرموں کو عذاب دینا اللہ تعالیٰ پر الزام نہیں بلکہ اس کا قانون ہے، یہ بات اس نے خود اپنی آخری کتاب میں بیان کی ہے۔ فرمایا: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْأَبْرِ وَالْأَبْخِرِ بِمَا كَسَبَتِ النَّاسُ لِيَذِيقَهُمْ بَعْضُ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ②

”خشکی اور تری میں لوگوں کی بداعمالیوں کے باعث فساد پھیل گیا، اس لیے کہ انھیں ان کی بعض کرتتوں کا اللہ تعالیٰ مزہ چکھا دے، بہت ممکن ہے کہ وہ بازا آ جائیں۔“

ایک دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿ لَهُمْ عَذَابٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَعَذَابٌ الْآخِرَةِ أَشَقُّ وَمَا لَهُمْ مِنْ

① ایضاً، ص: ۲۱:

② الروم: ۳۰

اللهِ مِنْ وَاقٍ ۝

”ان (کفار) کے لیے دنیا کی زندگی میں بھی عذاب ہے اور آخرت کا عذاب تو بہت ہی سخت ہے، انھیں اللہ کے غضب سے بچانے والا کوئی بھی نہیں۔“

## سورت الانعام میں فرمایا:

﴿فَلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَعْصِمَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّنْ فَوْقِكُمْ أَوْ مِّنْ تَحْتِ  
أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شَيْئًا وَيُدِيقَ بَعْضَكُمْ بِأَسْبَاعِ بَعْضٍ طَافِظٌ كَيْفَ  
نُصَرِّفُ الْأَيَّتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ۝﴾ ②

”آپ کہہ دیجیے کہ اس پر بھی وہی قادر ہے کہ تم پر کوئی عذاب تمہارے اوپر سے بھیج دے، یا تمہارے پاؤں تلے سے، یا یہ کہ تم کو گردہ گردہ کر کے سب کو بھڑکا دے اور تمہارے ایک کو دوسرے کی لڑائی چکھا دے۔ آپ دیکھئے تو ہم کس طرح دلائل مختلف پہلوؤں سے ہمایا کرتے ہیں شاید وہ سمجھ جائیں۔“

سورہ العنكبوت میں سابقہ اقوام، مثلاً لوح، ہود، صالح اور شعیب ﷺ کی قوموں پر آنے والے مختلف عذابوں کا ذکر کرتے ہوئے فرماتا ہے:

﴿فَكُلُّا أَخْدُنَا بِذَنْبِهِ ۝ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاسِبًا ۝ وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْذَتْهُ الصَّيْحَةُ ۝ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ ۝ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْرَقْنَا ۝ وَمَا كَانَ اللَّهُ يُظْلِمُهُمْ وَلِكُنْ كَانُوا أَنفَسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۝﴾

”پھر تو ہر ایک کو ہم نے اس کے گناہ کے وباں میں گرفتار کر لیا، ان میں سے بعض پر ہم نے پھر وہ کی بارش بر سائی، اور ان میں سے بعض کو زور آور سخت آواز نے دبو ج لیا، اور بعض کو ان میں سے ہم نے زمین میں دھنسا دیا، اور بعض کو ان میں سے ہم نے ڈبو

١ / العدد: ٣٤

٦/الانعام: ٦٥

٤٠ / العنکبوت: ③

دیا۔ اللہ تعالیٰ ایسا نہ کا کہ ان پر ظلم کرے بلکہ یہی اپنی جانوں پر ظلم کرتے تھے۔“  
قرآن مجید میں اس طرح کی بے شمار مثالیں موجود ہیں۔ اب یہاں سوال یہ ہے کہ اگر  
قیامت سے پہلے کوئی عذاب نہیں ہے تو پھر یہ تمام قویں اللہ تعالیٰ کے سامنے کہہ سکتی ہیں کہ  
اے اللہ! جب تو نے حساب و کتاب کا ایک دن مقرر کیا ہوا تھا تو پھر اس سے پہلے تو نے ہمیں  
کیوں عذاب میں بچتا کیا؟

غور کریں کہ آج اگر دنیا میں کسی شخص پر عذاب نازل ہو تو آپ کیا کہیں گے؟

کیا یہ کہیں گے کہ اللہ تعالیٰ نے (نحوذ باللہ) اس پر ظلم کیا ہے؟

کیا یہی جو قویں ہم سے پہلے ہلاک ہوئیں، جنہیں اللہ تعالیٰ کے عذاب نے کچڑ لیا، کیا  
اللہ تعالیٰ نے ان پر (نحوذ باللہ) ظلم کیا ہے؟ حساب و کتاب کا دن تو قیامت ہی ہے، لیکن  
عذاب دنیا میں بھی ہورہا ہے آخر کیوں؟ یہاں جو جواب منکرین عذاب قبر ہمیں دیں گے،  
ہمارا بھی وہی جواب ہو گا۔

معلوم ہوا کہ قیامت سے قبل عذاب کا ہونا اللہ تعالیٰ پر الراہ نہیں بلکہ اس کا یہ قانون  
ہے، کہ جس مجرم کو جب چاہے سزا دے لے۔

⑧ ..... ﴿ وَمِنْ حَوْلَكُمْ مِنَ الْأَغْرَابِ مُنْفِقُونَ طَوَّافِيْنَ أَهْلِ  
الْمَدِيْنَةِ فَمَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ لَمَّا لَآتَيْنَاهُمْ طَنَحْنَ نَعْلَمُهُمْ طَ  
سْتَعْذِبُهُمْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابِ عَظِيْمٍ ۝ ۵۰ ﴾

”اور کچھ تمہارے گرد و پیش والوں میں، اور کچھ مدینہ والوں میں، ایسے منافق ہیں کہ  
نفاق کی حد کمال کو پہنچ ہوئے ہیں، آپ ان کو نہیں جانتے، انھیں ہم ہی جانتے ہیں۔  
عقریب ہم ان کو دو ہری سزادیں گے پھر وہ بڑے عذاب کی طرف بھیجے جائیں گے۔“  
اس آیت میں بتایا گیا ہے کہ مدینہ منورہ اور اس کے ارد گرد یہاں توں میں کچھ ایسے  
منافق ہیں جو اس قدر ہوشیار و چالاک ہیں اور ان کا نفاق اتنا گہر اور پراسرار ہے کہ وہ اپنے  
نفاق کو ظاہر ہی نہیں ہونے دیتے۔ تا ہم وہ اپنے نفاق پر پوری مضبوطی سے مجھے ہوئے ہیں۔

## عذاب قبر

114

عام مسلمان تو کیا، خود آپ ﷺ بھی اپنی چیخیرانہ فراست کے باوجود انھیں نہیں پہچان سکتے۔ ان کے نفاق کو صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے، جو دلوں کے ارادوں اور رازوں تک سے واقف ہے۔ ان منافقوں کو ہم دو مرتبہ عذاب دیں گے، پھر اس دوسرے عذاب کے بعد یہ ایک ایسے عذاب کی طرف لوٹائے جائیں گے جو پہلے تمام عذابوں سے بڑا ہو گا۔

﴿سَنَعْذِبُهُمْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ﴾

”عنترب ہم انھیں دو ہر عذاب دیں گے، پھر وہ ایک بڑے عذاب کی طرف لوٹائے جائیں گے۔“

یہاں ﴿عَذَابٍ عَظِيمٍ﴾ سے مراد بالاتفاق قیامت کا عذاب ہے۔ جب کہ دو مرتبہ عذاب سے دنیا اور قبر کا عذاب مراد ہے۔

امام حسن بصری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس ﴿مَرَّتَيْنِ﴾ سے مراد دنیا اور قبر کا عذاب ہے، امام قیادہ رضی اللہ عنہ اور ابن جریر رضی اللہ عنہ سے بھی یہی مروی ہے۔<sup>①</sup>

”سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ جمعہ کے خطبے میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اے فلاں! تو نکل جا، تو منافق ہے، اور اے فلاں! تو بھی نکل جا، تو منافق ہے۔“ پس بہت سے لوگوں کو آپ ﷺ نے مسجد سے نکل جانے کا حکم فرمایا۔ ان کا نفاق مسلمانوں پر کھل گیا۔ یہ پورے رسوا ہوئے۔ یہ تو مسجد سے نکل کر جا رہے تھے اور سیدنا عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ آرہے تھے۔ یہ ان سے ذرا کترائی یہ سمجھ کر کہ شاید نماز ہو چکی ہے اور یہ لوگ فارغ ہو کر جا رہے ہیں اور میں غیر حاضر رہ گیا۔ وہ لوگ بھی آپ سے شرمائے یہ سمجھ کر کہ ان پر بھی ہمارا حال کھل گیا ہو گا۔ اب مسجد میں آ کر دیکھا کہ ابھی نماز تو ہوئی نہیں۔ تو ایک شخص نے آپ کو کہا، لیجیے! خوش ہو جائیے! آج اللہ نے منافقوں کو خوب شرمندہ اور رسوا کیا ہے۔ یہ تو تھا پہلا عذاب جب محمد عربی ﷺ نے انھیں مسجد سے نکلوا دیا، اور دوسرا عذاب، عذاب قبر ہے۔“<sup>②</sup>

① تفسیر الطبری: ۶/۴۵۵ بیروت

② تفسیر ابن کثیر اردو: ۲/۶۰۶

شارح صحیح البخاری حافظ ابن حجر عسقلانی رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں:

روی الطبری وابن ابی حاتم والطبرانی فی الاوسط ایضاً من طریق السدی عن ابی مالک عن ابن عباس قال: خطب رسول الله یوم الجمعة، فقال: اخرج يا فلان فانك منافق، فذکر الحديث، وفيه ففصح الله المنافقین، فهذا العذاب الاول. والعذاب الثاني عذاب القبر ..... ورویا ایضاً من طریق سعید بن ابی عروبة عن قتاده نحوه. ومن طریق محمد بن ثور عن عمر عن الحسن ﷺ سُنْعَلِدُ بِهِمْ مَرْتَبَيْنَ عذاب الدنيا وعذاب القبر. وعن محمد بن اسحق قال: بلغنى ذکر نحوه. وقال الطبری بعد ان ذکر اختلافاً عن غيره قوله: والا غالب ان احد المرتبین عذاب القبر والآخر تحتمل احد ما تقدم ذکرہ من الجوع او السبی او القتل او الازلال او غير ذلك .

”امام طبری، ابن ابی حاتم اور طبرانی نے اوسط میں، امام سدی عن ابی مالک کی سند کے ساتھ سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جمعہ کے دن خطبے میں فرمایا: ”اے فلاں! تو نکل جا۔ بے شک تو منافق ہے۔“ پھر (ابن عباس رضی اللہ عنہ) نے (مکمل حدیث بیان کی، اور اس میں یہ بھی (بیان) تھا کہ اللہ نے منافقوں کو رسوا کیا۔ پس یہ پہلا عذاب تھا اور دوسرا عذاب، قبر کا عذاب ہے۔ اسی طرح ان دونوں (ابن ابی حاتم اور طبرانی) نے سعید بن ابی عروبة کے واسطے سے حضرت قتادہ سے بھی اسی طرح بیان کیا ہے۔ اور محمد بن ثور عن عمر کے واسطے سے حضرت حسن بصری سے بھی سُنْعَلِدُ بِهِمْ مَرْتَبَيْنَ (کی تفسیر) دنیا کا عذاب اور قبر کا عذاب بیان کی ہے۔ نیز محمد بن اسحاق سے بھی اسی طرح مردی ہے۔ امام طبری نے ان (اممہ مفسرین) کے علاوہ سے بھی ان کے اختلاف ذکر کرنے کے بعد فرمایا: کہ زیادہ غالب بات یہی ہے کہ ایک عذاب، عذاب قبر ہے اور دوسرا عذاب، دنیا میں بھوک، گرفتاری، قتل، ذلت اٹھانے یا

<sup>①</sup> کسی اور نوع کا عذاب ہے۔“

مولانا عبد الرحمن عاجز مالیر کو ملتوی بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ قطر از ہیں:

اس میں سے ایک تو اس دنیائے فانی کی ذلت و رسوائی ہے جس سے منافقوں کو دوچار ہونا پڑتا۔ اور دوسرا مرد نے کے بعد کا عذاب قبر ہے۔ کیوں کہ بہت سے منافقین کو اس دنیا میں ایک ہی عذاب دیا گیا۔ دونہیں۔ اس کے بعد بعض منافقین کوئی بار بار ذلت و رسوائی سے دوچار ہونا پڑتا۔ اب اگر ہر مرتبہ کی ذلت کو ایک بار کا عذاب کہیں تو انھیں دنیا میں دو مرتبہ کے بجائے کئی مرتبہ عذاب ہو گیا۔ اس لیے ان کے حق میں دو مرتبہ عذاب دینے کی بات بے معنی ہو جاتی ہے۔ البتہ دنیا کی ساری رسائیوں کو ایک عذاب اور قبر کی خنیتوں اور گرفتوں کو دوسرا عذاب قرار دیں، تو یہ عین تاریخی شہادت اور واقعات کے مطابق ہے۔<sup>②</sup>

عصر حاضر کے عظیم سکالر جناب مولانا صفی الرحمن مبارکپوری عَلَيْهِ السَّلَامُ لکھتے ہیں:

اس آیت میں جس بڑے عذاب کا ذکر ہے وہ قیامت کا عذاب ہے۔ اور اس سے پہلے جو دو مرتبہ عذاب دیا جائے گا، ان میں پہلی مرتبہ کا عذاب تو دنیا کا عذاب ہوا، جوان کی منافقت کا پول کھلنے یا اسی قسم کی اور سزا کی شکل میں تھا۔ لیکن دوسرا مرتبہ کا عذاب اگر قبر کا عذاب نہیں ہے، تو پھر کون سا عذاب ہے؟ اس کی وضاحت فرمادیجیے۔ کیوں کہ منافقین میں سے کسی کو بھی دنیا میں دو مرتبہ عذاب دیا جانا ثابت نہیں۔<sup>③</sup>

④ ..... ﴿ مِمَّا خَطِيَّتُهُمْ أَغْرِقُوهُمْ فَأَذْخِلُوهُمْ نَارًا لَا فَلَمْ يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُوْنِ اللّٰهِ أَنْصَارًا ۚ ﴾

”اور وہ لوگ اپنے گناہوں کی وجہ سے ڈبو دیئے گئے، پھر آگ میں ڈال دیے گئے۔

① فتح الباری، ص: ۳، ۷، ۲۹۶ دار السلام

② عالم بزرخ، ص: ۱۱۶۰۷

③ انکار حديث حق یا باطل، ص: ۸۷

④ نوح: ۲۵

پس نہ پایا انہوں نے اپنے لیے اللہ کے سوا کوئی مدد کرنے والا۔“

اللہ تعالیٰ نے سیدنا نوح ﷺ کو جس قوم کی طرف نبی بنا کر بھیجا وہ قوم کفر و شرک میں اس انتہا کو پہنچ چکی تھی کہ انھیں توحید کی دعوت دینا۔ انہوں کے چھتے کو چھیڑنے کے مترادف تھا۔ لیکن جناب نوح ﷺ نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے اپنی قوم کو توحید کی دعوت دی اور فرمایا کہ میں تو تمھیں صرف اللہ تعالیٰ کے عذاب سے ڈرانے کے لیے بھیجا گیا ہوں۔ لہذا تم اللہ کے سوا دوسروں کی عبادت نہ کرو، ورنہ مجھے خدا شہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا دردناک عذاب تمھیں اپنی گرفت میں لے لے گا۔ قوم پر آپ کی تبلیغ کا کوئی اثر نہ ہو۔ بلکہ ائمہ انہوں نے نہ صرف آپ ﷺ کی دعوت کو جھٹلا یا بلکہ آپ کو زندگی کے ہر مروز پر تنگ کرنے اور آپ سے مسخرا پن کرنے کو اپنا معمول بنالیا۔ اللہ تعالیٰ کا بھی یہ قانون ہے کہ جب کوئی قوم ظلم و زیادتی، بغاوت و رکشی، کی انتہا کو پہنچ جائے تو وہ اس کی گرفت سے نہیں بچ سکتی۔ اسی طرح جب قوم نوح کی ہلاکت کا وقت آیا تو اللہ تعالیٰ کے حکم سے ایک تور میں سے پانی جوش مار کر نکلنے لگا۔ آسمان سے بارش ہونے لگی، زمین سے بھی پانی نکل رہا تھا۔ دیکھتے ہی دیکھتے ہر طرف پانی ہی پانی ہو گیا۔ پانی کے اس طوفان سے اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی نوح ﷺ اور ان لوگوں کو جو آپ پر ایمان لائے تھے، بچالیا، باقی ساری قوم پانی میں غرق کر دی۔ اسی بات کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا:

﴿مِمَّا خَطَايْتُهُمْ أُغْرِقُوهُا فَأُذْخِلُوهُا نَارًا لَا﴾ (قوم نوح) اپنے گناہوں کی وجہ سے غرق کر دی گئی۔ پھر آگ میں ڈال دی گئی۔ گناہوں کی وجہ سے پانی میں ڈبو دیا جانا یقیناً اللہ تعالیٰ کا عذاب تھا۔ منکرین عذاب قبر پر افسوس ہے کہ اللہ تعالیٰ تو فرمائے:

﴿مِمَّا خَطَايْتُهُمْ أُغْرِقُوهُا فَأُذْخِلُوهُا نَارًا لَا﴾ جب کہ یہ لوگ اب بھی یہی رث لگائے ہوئے ہیں کہ روز محشر میں حساب و کتاب کے بعد ہی عذاب ہونا ہے، اس سے پہلے کوئی عذاب نہیں۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: کہ وہ لوگ پانی میں ڈبو دیے گئے اور پھر آگ میں داخل کر دیے گئے۔ یعنی غرق ہوتے ہی آتش برزخ میں جھوک دیے گئے۔ یہ آیت بھی عذاب قبر کے

## عناب قبر

118

وقوع اور عالم برزخ کے وجود پر دلالت کرتی ہے۔ علامہ آلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

فَادْخُلُوا نَارًا هِيَ نَارُ الْبَرْزَخِ، وَالْمَرَادُ عِذَابُ الْقَبْرِ، وَمَنْ مَاتَ فِي  
مَاءٍ أَوْ نَارًا أَوْ أَكْلَتْهُ السَّبَاعُ أَوْ الطَّيْرُ مثلاً أَصَابَهُ مَا يَصِيبُ الْمَقْبُورَ  
مِنِ العِذَابِ.

”پھر وہ آگ میں داخل کیے گئے، یہ برزخ کی آگ ہے، اور مراد قبر کا عذاب ہے۔ اور جو کوئی بھی پانی میں ڈوب کریا آگ میں جل کر مر جائے یا اسے درندے یا پرندے کھا جائیں تو اس کو بھی وہی عذاب ہوتا ہے جو قبر میں دفن شدہ مردوں کو ہوتا ہے۔“

امام فخر الدین الرازی فرماتے ہیں:

”تمسک اصحابنا فی الیاتِ عذابِ القبر بقوله ﴿أَغْرِقُوا  
فَأُذْخِلُوا نَارًا﴾ وَذلِكَ مِنْ وَجْهِينِ؛ الْأَوَّلُ أَنَّ الْفَاءَ فِي قَوْلِهِ  
﴿فَأُذْخِلُوا نَارًا﴾ تَدَلُّ عَلَى أَنَّهُ حَصَلَتْ تِلْكَ الْحَالَةُ عَقِيبَ  
الْأَغْرِاقِ، فَلَا يُمْكِنُ حَمْلَهَا عَلَى عِذَابِ الْآخِرَةِ، وَلَا بَطَلَتْ دَلَالَةُ  
هَذِهِ الْفَاءِ؛ الشَّانِيُّ أَنَّهُ قَالَ ﴿فَأُذْخِلُوا﴾ عَلَى سَبِيلِ الْأَخْبَارِ عَنِ  
الْمَاضِيِّ وَهَذَا إِنَّمَا يَصِدِّقُ لَوْقَعَ ذَلِكَ. ①

”ہمارے ساتھیوں نے اللہ تعالیٰ کے قول ﴿أَغْرِقُوا فَأُذْخِلُوا نَارًا﴾ سے عذاب قبر کا اثبات پکڑا ہے۔ اور اس کی دو وجہیں ہیں۔ اول تو (یہ کہ) ﴿فَأُذْخِلُوا﴾ کی فاءِ اس بات کی دلیل ہے کہ یہ حالت پانی میں غرق ہونے کے فوراً بعد ہی کی بات ہے۔ پس یہ ممکن ہی نہیں کہ اس آیت کو عذاب آخرت (یعنی قیامت) پر محمول کیا جائے، کیونکہ ایسا کرنے سے فاءِ کامفہوم باطل ہو جائے گا۔ دوم ﴿أُذْخِلُوا﴾ ماضی کی خبر ہے اور یہ اس وقت صادق آسکتی ہے جب یہ واقع ہو چکا ہو۔“

① تفسیر روح المعانی: ۱۳۵ / ۱۵

② تفسیر کبیر: ۱۴۵ / ۱۹

قاضی شاہ اللہ پانی تھی فرماتے ہیں:

”آگ سے مراد ہے عالم برزخ۔ یعنی قبر کی آگ۔ کیوں کہ قبر یا جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے یادو زخ کے گڑھوں میں سے کوئی گڑھا۔ ان آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ قوم نوح عالم برزخ میں عذاب قبر میں بتلا کر دی گئی۔ کیوں کہ فاء کا مفہوم ہے، فوراً کسی فعل کے بعد واقع ہو جانا۔“<sup>۱</sup>

علامہ شبیر احمد عثمانی فرماتے ہیں:

”بظاہر پانی میں ڈبو دیے گئے لیکن فی الحقيقة برزخ کی آگ میں پہنچ گئے۔“<sup>۲</sup>  
ashraf الحواشی میں ہے:

”مرتب ہی ان پر آگ کا عذاب شروع ہو گیا۔ ظاہر ہے کہ اس سے مراد وہ عذاب ہے جسے احادیث میں عذاب قبر سے تعبیر کیا گیا ہے۔“<sup>۳</sup>

مولانا عبدالرحمن کیلانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”جب یہ طوفان آیا تو اس قوم کے مجبودان کے کسی کام نہ آسکے، بلکہ وہ بھی ان کے ساتھ غرق ہو گئے اور غرق ہونے کے ساتھ ہی انھیں جہنم میں داخل کر دیا گیا۔ یہ آیت بھی مجملہ ان آیات کے ہے جن سے برزخ یا عذاب قبر کا ثبوت قرآن سے مہیا ہوتا ہے۔“<sup>۴</sup>

استاذ العلماء حافظ عبد السلام بھٹوی رحمۃ اللہ علیہ، قطر از ہیں:

”فَأَذْخُلُوا نَارًا“ پس آگ میں داخل کیے گئے۔ ”فاء سے ظاہر ہو رہا ہے کہ غرق ہوتے ہی انھیں آگ میں داخل کر دیا گیا تھا۔ یعنی قیامت کے دن جہنم میں جانے سے پہلے برزخ و قبر میں وہ آگ میں داخل کر دیے گئے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے آل فرعون

۱ تفسیر مظہری اردو: ۱۲/۱۰۹

۲ تفسیر عثمانی، ص: ۷۵۸، حاشیہ: ۷

۳ اشرف الحواشی، ص: ۶۸۲، حاشیہ: ۱۲

۴ تیسیر القرآن: ۴/۵۲۹

## عذاب قبر

کے متعلق فرمایا: ﴿وَحَاقَ بِالْفِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ ۝ أَلَّا زَ..... الخ﴾<sup>①</sup>  
 ”اور آل فرعون کو برے عذاب نے گھیر لیا، جو آگ ہے اس پر صح و شام پیش کیے جاتے ہیں اور جس دن قیامت قائم ہو گی آل فرعون کو خخت ترین عذاب میں داخل کرو۔“  
 خلاصہ یہ کہ نوح کی قوم اور آل فرعون کو پہلے پانی میں غرق کیا گیا۔ پانی کے عذاب کے بعد اس کا الٹ، یعنی آگ کا عذاب شروع ہو گیا، پھر قیامت کے دن جہنم کے آشاؤں عذاب میں داخل کیے جائیں گے۔

یہ آیت اور سورہ مومن کی آیت عذاب قبر کی زبردست دلیلیں ہیں۔<sup>②</sup>

علامہ غلام رسول سعیدی صاحب لکھتے ہیں:

”قرآن مجید میں ہے: ﴿أَغْرِقُوا فَادْخُلُوا نَارًا﴾“ قوم نوح غرقاب ہونے کے فوراً بعد آگ میں داخل کر دی گئی۔“ قیامت کے بعد جو عذاب ہو گا وہ غرق ہونے کے فوراً بعد نہیں ہو گا بلکہ وہ عرصہ ہائے دراز کے بعد ہو گا اس لیے جس عذاب کا یہاں ذکر ہے وہ قبر میں ہی ہو سکتا ہے۔“<sup>③</sup>

مفتي محمد شفیع صاحب لکھتے ہیں:

”اس آیت سے معلوم ہوا کہ عالم بربزخ یعنی قبر میں رہنے کے زمانے میں بھی مردوں پر عذاب ہو گا، اس سے یہ بھی ظاہر ہے کہ جب قبر میں بد عمل کو عذاب ہو گا تو نیک عمل والوں کو ثواب اور نعمت بھی ملے گی۔ احادیث صحیحہ متواترہ میں قبر کے اندر عذاب و ثواب ہونے کا بیان اس کثرت اور وضاحت سے آیا ہے کہ انکار نہیں کیا جاسکتا، اس لیے اس پر امت کا اجماع اور اس کا اقرار اہل سنت والجماعت کی علامت ہے۔<sup>④</sup>

اشیخ ابو محمد عبدالحق الحقانی فرماتے ہیں:

① المؤمن: ٤٥، ٤٦

② تفسیر القرآن الکریم، ص: ۱۰۳

③ شرح صحیح مسلم: ۷/۷ - ۷/۶

④ معارف القرآن: ۸/۵۶۷ ربانی بک ڈپ

**فَأُذْخِلُوا** کی فاء اور صیغہ ماضی سے ال سنت وال جماعت نے ثابت کیا ہے کہ حشر سے پہلے بھی مومن و کافر کو عذاب و عذاب اس کے اعمال و ایمان سے ملتا ہے۔<sup>①</sup>

**اعتراض ①:** فاضل صاحب کے بے شک اعتراضات سے یہ آیت بھی نہ بحکمی، چنانچہ لکھتے ہیں: **فَأُذْخِلُوا** (پس داخل کیے گئے) ماضی کا صیغہ ہونے کی بنا پر آگ میں ڈالے گئے کا مفہوم لیا گیا ہے، حالاں کہ مستقبل کی بات کو تینی اٹل بنانے کے لیے صیغہ ماضی کا استعمال قرآن میں متعدد جگہ ہوا ہے۔ اس لیے صیغہ ماضی عذاب قبر کی دلیل نہیں بن سکتا، کیوں کہ اس سے قرآن میں تضاد بیانی ثابت ہوتی ہے۔<sup>②</sup>

**جواب:** پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ تمام توجیہات مجازی ہیں۔ جب اصل کلام میں حقیقت ہے تو پھر خواہ مخواہ حقیقی معنی چھوڑ کر مجاز کی طرف رجوع کرنا جائز نہیں، کیوں کہ عذاب قبر نہ صرف قرآن مجید سے بلکہ کثیر احادیث سے ثابت ہے اور پھر سلف صالحین کا بھی اس پر اجماع ہے۔

**فَأُذْخِلُوا** پر فاء عاطفہ ہے۔ جہاں ترتیب اور تعقیب بتانا مقصود ہو، یعنی یہ کام، پہلے کام کے بعد ہوا اور اس کے فوراً بعد ہوا تو یہ فاء استعمال ہوتی ہے۔ مطلب یہ کہ ان کے غرق ہونے کے بعد **فَأُذْخِلُوا نَارًا** (انہیں آگ میں ڈال دیا گیا)، اگر یہاں صرف یہ بتانا مقصود ہوتا کہ قیامت کے روز ان کو اصل جہنم کیا جائے گا تو **فَأُذْخِلُوا** کے بجائے ٹم **فَأُذْخِلُوا** ہوتا۔

**اعتراض ②:** فاضل صاحب کا خیال ہے کہ یہاں **فَأُذْخِلُوا** صیغہ ماضی عذاب قبر کی دلیل نہیں بن سکتا، کیوں کہ اس سے قرآن مجید میں تضاد بیانی ہوتی ہے یعنی حشر کے دن فیصلہ کے بعد جزادیے جانے کے خلاف ہے۔ صیغہ ماضی (داخل کیے گئے) کی بجائے مستقبل (داخل کیے جائیں گے) کے معنی لینے سے قرآن میں کوئی اشکال پیدا نہیں ہوتا۔<sup>③</sup>

**جواب:** فاضل صاحب اگر ہر کسی کو قیامت کے دن فیصلے کے بعد ہی سزا ملنی ہے۔ یعنی آپ

① تفسیر حقانی: ۲۲۹ / ۸

② عذاب قبر: ۱۶

③ ایضاً

## عذاب قبر ۱۲۲

کے بقول قیامت سے پہلے کوئی عذاب نہیں ہے تو پھر یہ بتائیے کہ کیا پانی میں غرق کیا جانا عذاب ہے یا نہیں؟ اور یہ کہ کیا یہ سزا بھی ملتی ہے یا مل جکی ہے؟ اگر ان سوالوں کا جواب نفی میں ہے تو یہ حقیقت کے خلاف ہے۔ کیوں کہ قوم نوح اس دنیا سے ملوں پہلے غرق ہو چکی ہے۔

اور اگر جواب اثبات میں ہے تو پھر ماننا پڑے گا کہ بڑا عذاب تو حشر ہی کے دن سے شروع ہو گا، جب کہ اس کے علاوہ اور کئی قسم کے عذابوں کا قیامت سے پہلے ملنا قرآن مجید کی تضاد بیانی نہیں، صاف بیانی اور حقیقت بیانی ہے۔ نیز کیا اُغْرِفُوا کا معنی بھی مستقبل (غرق کیے جائیں گے) میں کریں گے، جب کہ وہ دنیا ہی میں غرق کیے جا چکے ہیں۔

**مثال:** اگر کوئی آدمی جرم کرے تو پوپیس اسے پکڑتی ہے۔ عدالت میں فیصلہ نانے سے پہلے بھی اس جرم کو مختلف قسم کی سزا میں ملتی ہیں۔ لیکن جرم کو یہ پتہ ہوتا ہے کہ میری اصل سزا تو عدالت کے فیصلے کے بعد ہی شروع ہونی ہے۔ یہ سزا میں عارضی ہیں۔ حوالات میں بند رہنا اور وہاں پر ملنے والی طرح طرح کی سزاوں کا، کوئی بھی عقل مند انسان ان کا رہنیں کرتا۔

**اعتراض ④:** آیت کے لفظ نثاراً سے صرف دوزخ کی آگ ہی مراد ہو سکتی ہے۔ کیوں کہ آگ کا ذکر دوزخ کے ساتھ مخصوص ہے۔

**جواب:** ہم کب کہتے ہیں کہ یہ آگ دوزخ کی آگ کے علاوہ کوئی اور آگ ہے۔ ہم تو یہ کہتے ہیں کہ برزخ کی آگ بھی دوزخ کی آگ ہی کا حصہ ہے، اور پھر برزخ ہی کی آگ نہیں بلکہ ہماری اس دنیا کی جو آگ ہے، یہ بھی دوزخ ہی کی آگ کا ایک حصہ ہے، جیسا کہ حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«نَارُكُمْ هَذِهِ الَّتِي يُوقَدُ أَبْنُ آدَمَ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءًا مِنْ حَرَّ جَهَنَّمَ قَالُوا وَاللَّهِ إِنْ كَانَتْ لَكَافِيَةً يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ فَإِنَّهَا فُضِّلَتْ عَلَيْهَا بِسِتْسَعَةِ وَسِتِّينَ جُزْءًا كُلُّهَا مِثْلُ حَرَّهَا» ①

”تمہاری یہ (دنیا کی) آگ، جسے ابن آدم جلاتا ہے، جہنم کی آگ کا ستر ہوا حصہ

## عذاب قبر

123

ہے، صحابہ کرام ﷺ نے عرض کی: اللہ کی قسم! اے اللہ کے رسول (انسانوں کو جلانے کے لیے بھی) کافی تھی۔ آپ نے فرمایا: ”لیکن وہ تو دنیا کی آگ سے انہر (۲۹) درجہ زیادہ گرم ہے اور اس کا ہر حصہ اس دنیا کی آگ کے برابر ہے۔“

**اعتراض ④:** عذاب قبر کی حدیث میں بھی آگ کے عذاب کا ذکر نہیں ہے۔

**جواب:** سیدنا ابو ہریرہ ؓ سے ایک بھی حدیث مردی ہے جس میں ہے کہ کافر جب قبر میں ہونے والے سوالات کے جوابات دینے میں ناکام ہو جاتا ہے تو اس کے لیے آگ کے دروازوں میں سے ایک دروازہ کھول دیا جاتا ہے اور اسے بتایا جاتا ہے کہ یہ تیرا ممکنا ہے۔ اور دوسرے عذاب جو اللہ تعالیٰ نے تیرے لیے تیار کر رکھے ہیں۔ ①

سیدنا براء بن عازب ؓ سے مردی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

«فَنَادَى مُنَادٍ مِنِ السَّمَاءِ أَنْ كَذَبَ فَأَفْرِشُوا لَهُ مِنِ النَّارِ، وَالْفَتْحُوا لَهُ بَابًا إِلَى النَّارِ، فَيَأْتِيهِ مِنْ حَرِّهَا وَسَمُومَهَا وَيُضِيقُ عَلَيْهِ قَبْرًا حَتَّى تَخْتَلِفَ أَصْلَاغُهُ، وَيَأْتِيهِ رَجُلٌ قَبِيحُ الْوَجْهِ، قَبِيحُ الشَّيَّابِ، مَنْتَنُ الرِّبِيعِ، فَيَقُولُ أَبْشِرْ بِالَّذِي يَسْوَءُكَ هَذَا يُؤْمِكَ الَّذِي كُنْتُ تُوعَدُ، فَيَقُولُ مَنْ أَنْتَ؟ فَوَجْهُكَ الْوَجْهُ يَجِئُ بِالشَّرِّ، فَيَقُولُ آتَا عَمْلُكَ الْخَبِيرُ فَيَقُولُ رَبِّ لَا تَقْعُمُ السَّاعَةَ.» ①

”آسمان سے منادی کی آوازاً تھی ہے کہ اس نے جھوٹ بولा ہے، اس کے لیے آگ کا بستہ بچھا دو اور اس کے لیے (جہنم کی) آگ کی طرف سے ایک دروازہ کھول دو۔ چنان چہ (جہنم کی) آگ کی گرم اور زہریلی ہو اسے آنے لگتی ہے اور اس پر اس کی قبر کو تھک کر دیا جاتا ہے، حتیٰ کہ اس کی ایک طرف کی پسلیاں دوسڑی طرف کی پسلیوں میں

① صحيح ابن حبان، كتاب الجنائز، فصل في احوال الميت في قبره، رقم: ۳۱۰۳

طبع جديد

② مسنـد احمد: ۴ / ۲۸۸

پیوست ہو جاتی ہیں، پھر اس کے پاس ایک بد صورت، گندے کپڑوں والا، بدترین، بدبووالا شخص آتا ہے اور کہتا ہے کہ تجھے برے انعام کی بشارت ہو۔ یہ ہے وہ دن جس کا تجھ سے وعدہ کیا گیا تھا۔ کافر کہتا ہے: تو کون ہے؟ تیر تو چھڑھی ایسا ہے جو (میرے پاس) شر لے کر آیا ہے۔ وہ جواب میں کہتا ہے: میں تیرے گندے اعمال ہوں، تب کافر کہتا ہے: میرے رب! قیامت قائم نہ کرنا۔“

یہ چند حدیثیں بطور اشارہ ہم نے ذکر کی ہیں ورنہ کئی احادیث میں آگ کے عذاب کا ذکر ہے، البتہ اگر مفکرین عذاب قبر کی آنکھوں پر انکار کی پٹی بندھی ہو تو اس کا ہمارے پاس کوئی علاج نہیں ہے۔

آنکھیں گر بند ہوں تو دن بھی رات ہے  
اس میں قصور کیا ہے بھلا آفتاب کا

اور پھر یہ بھی یاد رہے کہ ضروری نہیں عذاب صرف آگ ہی سے دیا جائے، بلکہ جس طرح دنیا میں عذاب کی مختلف فرمیں ہیں ایسے ہی آخرت میں بھی عذاب کی مختلف فرمیں ہوں گی۔ جیسا کہ صحیح مسلم میں «وَآخَرَ مِنْ شَكُلِهِ أَزْوَاجٌ»<sup>①</sup> (اور اس قسم کے دوسرے کئی عذاب) کے الفاظ ہیں۔ اگر مفکرین عذاب قبر نے کوئی ایسی حدیث پڑھی ہو جس میں آگ کے عذاب کا ذکر نہ ہو تو کیا اس سے دوسرے عذابوں کی نفعی ہو جائے گی؟ معلوم ہوا کہ مفکرین عذاب قبر کا یہ کہنا کہ کسی حدیث میں بھی آگ کے عذاب کا ذکر نہیں، سراسر غلط اور متنی بر جہالت ہے۔

۱۰ ..... ﴿ وَمَنْ أَغْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَخْشَرًا  
يَوْمَ الْقِيَمَةِ أَعْمَى ۱۰ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنْتُ  
بَصِيرًا ۱۰ قَالَ كَذَلِكَ أَتَتْكَ أَيْتَنَا فَنَسِيتَهَا ۲۰ وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ  
تُنْسَى ۱۰ ۲۰ ۳۰ ۴۰ ۵۰ ۶۰ ۷۰ ۸۰ ۹۰ ۱۰۰ ۱۱۰ ۱۲۰ ۱۳۰ ۱۴۰ ۱۵۰ ۱۶۰ ۱۷۰ ۱۸۰ ۱۹۰ ۲۰۰ ۲۱۰ ۲۲۰ ۲۳۰ ۲۴۰ ۲۵۰ ۲۶۰ ۲۷۰ ۲۸۰ ۲۹۰ ۳۰۰ ۳۱۰ ۳۲۰ ۳۳۰ ۳۴۰ ۳۵۰ ۳۶۰ ۳۷۰ ۳۸۰ ۳۹۰ ۴۰۰ ۴۱۰ ۴۲۰ ۴۳۰ ۴۴۰ ۴۵۰ ۴۶۰ ۴۷۰ ۴۸۰ ۴۹۰ ۵۰۰ ۵۱۰ ۵۲۰ ۵۳۰ ۵۴۰ ۵۵۰ ۵۶۰ ۵۷۰ ۵۸۰ ۵۹۰ ۶۰۰ ۶۱۰ ۶۲۰ ۶۳۰ ۶۴۰ ۶۵۰ ۶۶۰ ۶۷۰ ۶۸۰ ۶۹۰ ۷۰۰ ۷۱۰ ۷۲۰ ۷۳۰ ۷۴۰ ۷۵۰ ۷۶۰ ۷۷۰ ۷۸۰ ۷۹۰ ۸۰۰ ۸۱۰ ۸۲۰ ۸۳۰ ۸۴۰ ۸۵۰ ۸۶۰ ۸۷۰ ۸۸۰ ۸۹۰ ۹۰۰ ۹۱۰ ۹۲۰ ۹۳۰ ۹۴۰ ۹۵۰ ۹۶۰ ۹۷۰ ۹۸۰ ۹۹۰ ۱۰۰۰ ۱۰۱۰ ۱۰۲۰ ۱۰۳۰ ۱۰۴۰ ۱۰۵۰ ۱۰۶۰ ۱۰۷۰ ۱۰۸۰ ۱۰۹۰ ۱۱۰۰ ۱۱۱۰ ۱۱۲۰ ۱۱۳۰ ۱۱۴۰ ۱۱۵۰ ۱۱۶۰ ۱۱۷۰ ۱۱۸۰ ۱۱۹۰ ۱۲۰۰ ۱۲۱۰ ۱۲۲۰ ۱۲۳۰ ۱۲۴۰ ۱۲۵۰ ۱۲۶۰ ۱۲۷۰ ۱۲۸۰ ۱۲۹۰ ۱۳۰۰ ۱۳۱۰ ۱۳۲۰ ۱۳۳۰ ۱۳۴۰ ۱۳۵۰ ۱۳۶۰ ۱۳۷۰ ۱۳۸۰ ۱۳۹۰ ۱۴۰۰ ۱۴۱۰ ۱۴۲۰ ۱۴۳۰ ۱۴۴۰ ۱۴۵۰ ۱۴۶۰ ۱۴۷۰ ۱۴۸۰ ۱۴۹۰ ۱۵۰۰ ۱۵۱۰ ۱۵۲۰ ۱۵۳۰ ۱۵۴۰ ۱۵۵۰ ۱۵۶۰ ۱۵۷۰ ۱۵۸۰ ۱۵۹۰ ۱۶۰۰ ۱۶۱۰ ۱۶۲۰ ۱۶۳۰ ۱۶۴۰ ۱۶۵۰ ۱۶۶۰ ۱۶۷۰ ۱۶۸۰ ۱۶۹۰ ۱۷۰۰ ۱۷۱۰ ۱۷۲۰ ۱۷۳۰ ۱۷۴۰ ۱۷۵۰ ۱۷۶۰ ۱۷۷۰ ۱۷۸۰ ۱۷۹۰ ۱۸۰۰ ۱۸۱۰ ۱۸۲۰ ۱۸۳۰ ۱۸۴۰ ۱۸۵۰ ۱۸۶۰ ۱۸۷۰ ۱۸۸۰ ۱۸۹۰ ۱۹۰۰ ۱۹۱۰ ۱۹۲۰ ۱۹۳۰ ۱۹۴۰ ۱۹۵۰ ۱۹۶۰ ۱۹۷۰ ۱۹۸۰ ۱۹۹۰ ۲۰۰۰ ۲۰۱۰ ۲۰۲۰ ۲۰۳۰ ۲۰۴۰ ۲۰۵۰ ۲۰۶۰ ۲۰۷۰ ۲۰۸۰ ۲۰۹۰ ۲۱۰۰ ۲۱۱۰ ۲۱۲۰ ۲۱۳۰ ۲۱۴۰ ۲۱۵۰ ۲۱۶۰ ۲۱۷۰ ۲۱۸۰ ۲۱۹۰ ۲۲۰۰ ۲۲۱۰ ۲۲۲۰ ۲۲۳۰ ۲۲۴۰ ۲۲۵۰ ۲۲۶۰ ۲۲۷۰ ۲۲۸۰ ۲۲۹۰ ۲۳۰۰ ۲۳۱۰ ۲۳۲۰ ۲۳۳۰ ۲۳۴۰ ۲۳۵۰ ۲۳۶۰ ۲۳۷۰ ۲۳۸۰ ۲۳۹۰ ۲۴۰۰ ۲۴۱۰ ۲۴۲۰ ۲۴۳۰ ۲۴۴۰ ۲۴۵۰ ۲۴۶۰ ۲۴۷۰ ۲۴۸۰ ۲۴۹۰ ۲۵۰۰ ۲۵۱۰ ۲۵۲۰ ۲۵۳۰ ۲۵۴۰ ۲۵۵۰ ۲۵۶۰ ۲۵۷۰ ۲۵۸۰ ۲۵۹۰ ۲۶۰۰ ۲۶۱۰ ۲۶۲۰ ۲۶۳۰ ۲۶۴۰ ۲۶۵۰ ۲۶۶۰ ۲۶۷۰ ۲۶۸۰ ۲۶۹۰ ۲۷۰۰ ۲۷۱۰ ۲۷۲۰ ۲۷۳۰ ۲۷۴۰ ۲۷۵۰ ۲۷۶۰ ۲۷۷۰ ۲۷۸۰ ۲۷۹۰ ۲۸۰۰ ۲۸۱۰ ۲۸۲۰ ۲۸۳۰ ۲۸۴۰ ۲۸۵۰ ۲۸۶۰ ۲۸۷۰ ۲۸۸۰ ۲۸۹۰ ۲۹۰۰ ۲۹۱۰ ۲۹۲۰ ۲۹۳۰ ۲۹۴۰ ۲۹۵۰ ۲۹۶۰ ۲۹۷۰ ۲۹۸۰ ۲۹۹۰ ۳۰۰۰ ۳۰۱۰ ۳۰۲۰ ۳۰۳۰ ۳۰۴۰ ۳۰۵۰ ۳۰۶۰ ۳۰۷۰ ۳۰۸۰ ۳۰۹۰ ۳۱۰۰ ۳۱۱۰ ۳۱۲۰ ۳۱۳۰ ۳۱۴۰ ۳۱۵۰ ۳۱۶۰ ۳۱۷۰ ۳۱۸۰ ۳۱۹۰ ۳۲۰۰ ۳۲۱۰ ۳۲۲۰ ۳۲۳۰ ۳۲۴۰ ۳۲۵۰ ۳۲۶۰ ۳۲۷۰ ۳۲۸۰ ۳۲۹۰ ۳۳۰۰ ۳۳۱۰ ۳۳۲۰ ۳۳۳۰ ۳۳۴۰ ۳۳۵۰ ۳۳۶۰ ۳۳۷۰ ۳۳۸۰ ۳۳۹۰ ۳۴۰۰ ۳۴۱۰ ۳۴۲۰ ۳۴۳۰ ۳۴۴۰ ۳۴۵۰ ۳۴۶۰ ۳۴۷۰ ۳۴۸۰ ۳۴۹۰ ۳۵۰۰ ۳۵۱۰ ۳۵۲۰ ۳۵۳۰ ۳۵۴۰ ۳۵۵۰ ۳۵۶۰ ۳۵۷۰ ۳۵۸۰ ۳۵۹۰ ۳۶۰۰ ۳۶۱۰ ۳۶۲۰ ۳۶۳۰ ۳۶۴۰ ۳۶۵۰ ۳۶۶۰ ۳۶۷۰ ۳۶۸۰ ۳۶۹۰ ۳۷۰۰ ۳۷۱۰ ۳۷۲۰ ۳۷۳۰ ۳۷۴۰ ۳۷۵۰ ۳۷۶۰ ۳۷۷۰ ۳۷۸۰ ۳۷۹۰ ۳۸۰۰ ۳۸۱۰ ۳۸۲۰ ۳۸۳۰ ۳۸۴۰ ۳۸۵۰ ۳۸۶۰ ۳۸۷۰ ۳۸۸۰ ۳۸۹۰ ۳۹۰۰ ۳۹۱۰ ۳۹۲۰ ۳۹۳۰ ۳۹۴۰ ۳۹۵۰ ۳۹۶۰ ۳۹۷۰ ۳۹۸۰ ۳۹۹۰ ۴۰۰۰ ۴۰۱۰ ۴۰۲۰ ۴۰۳۰ ۴۰۴۰ ۴۰۵۰ ۴۰۶۰ ۴۰۷۰ ۴۰۸۰ ۴۰۹۰ ۴۱۰۰ ۴۱۱۰ ۴۱۲۰ ۴۱۳۰ ۴۱۴۰ ۴۱۵۰ ۴۱۶۰ ۴۱۷۰ ۴۱۸۰ ۴۱۹۰ ۴۲۰۰ ۴۲۱۰ ۴۲۲۰ ۴۲۳۰ ۴۲۴۰ ۴۲۵۰ ۴۲۶۰ ۴۲۷۰ ۴۲۸۰ ۴۲۹۰ ۴۳۰۰ ۴۳۱۰ ۴۳۲۰ ۴۳۳۰ ۴۳۴۰ ۴۳۵۰ ۴۳۶۰ ۴۳۷۰ ۴۳۸۰ ۴۳۹۰ ۴۴۰۰ ۴۴۱۰ ۴۴۲۰ ۴۴۳۰ ۴۴۴۰ ۴۴۵۰ ۴۴۶۰ ۴۴۷۰ ۴۴۸۰ ۴۴۹۰ ۴۵۰۰ ۴۵۱۰ ۴۵۲۰ ۴۵۳۰ ۴۵۴۰ ۴۵۵۰ ۴۵۶۰ ۴۵۷۰ ۴۵۸۰ ۴۵۹۰ ۴۶۰۰ ۴۶۱۰ ۴۶۲۰ ۴۶۳۰ ۴۶۴۰ ۴۶۵۰ ۴۶۶۰ ۴۶۷۰ ۴۶۸۰ ۴۶۹۰ ۴۷۰۰ ۴۷۱۰ ۴۷۲۰ ۴۷۳۰ ۴۷۴۰ ۴۷۵۰ ۴۷۶۰ ۴۷۷۰ ۴۷۸۰ ۴۷۹۰ ۴۸۰۰ ۴۸۱۰ ۴۸۲۰ ۴۸۳۰ ۴۸۴۰ ۴۸۵۰ ۴۸۶۰ ۴۸۷۰ ۴۸۸۰ ۴۸۹۰ ۴۹۰۰ ۴۹۱۰ ۴۹۲۰ ۴۹۳۰ ۴۹۴۰ ۴۹۵۰ ۴۹۶۰ ۴۹۷۰ ۴۹۸۰ ۴۹۹۰ ۵۰۰۰ ۵۰۱۰ ۵۰۲۰ ۵۰۳۰ ۵۰۴۰ ۵۰۵۰ ۵۰۶۰ ۵۰۷۰ ۵۰۸۰ ۵۰۹۰ ۵۱۰۰ ۵۱۱۰ ۵۱۲۰ ۵۱۳۰ ۵۱۴۰ ۵۱۵۰ ۵۱۶۰ ۵۱۷۰ ۵۱۸۰ ۵۱۹۰ ۵۲۰۰ ۵۲۱۰ ۵۲۲۰ ۵۲۳۰ ۵۲۴۰ ۵۲۵۰ ۵۲۶۰ ۵۲۷۰ ۵۲۸۰ ۵۲۹۰ ۵۳۰۰ ۵۳۱۰ ۵۳۲۰ ۵۳۳۰ ۵۳۴۰ ۵۳۵۰ ۵۳۶۰ ۵۳۷۰ ۵۳۸۰ ۵۳۹۰ ۵۴۰۰ ۵۴۱۰ ۵۴۲۰ ۵۴۳۰ ۵۴۴۰ ۵۴۵۰ ۵۴۶۰ ۵۴۷۰ ۵۴۸۰ ۵۴۹۰ ۵۵۰۰ ۵۵۱۰ ۵۵۲۰ ۵۵۳۰ ۵۵۴۰ ۵۵۵۰ ۵۵۶۰ ۵۵۷۰ ۵۵۸۰ ۵۵۹۰ ۵۶۰۰ ۵۶۱۰ ۵۶۲۰ ۵۶۳۰ ۵۶۴۰ ۵۶۵۰ ۵۶۶۰ ۵۶۷۰ ۵۶۸۰ ۵۶۹۰ ۵۷۰۰ ۵۷۱۰ ۵۷۲۰ ۵۷۳۰ ۵۷۴۰ ۵۷۵۰ ۵۷۶۰ ۵۷۷۰ ۵۷۸۰ ۵۷۹۰ ۵۸۰۰ ۵۸۱۰ ۵۸۲۰ ۵۸۳۰ ۵۸۴۰ ۵۸۵۰ ۵۸۶۰ ۵۸۷۰ ۵۸۸۰ ۵۸۹۰ ۵۹۰۰ ۵۹۱۰ ۵۹۲۰ ۵۹۳۰ ۵۹۴۰ ۵۹۵۰ ۵۹۶۰ ۵۹۷۰ ۵۹۸۰ ۵۹۹۰ ۶۰۰۰ ۶۰۱۰ ۶۰۲۰ ۶۰۳۰ ۶۰۴۰ ۶۰۵۰ ۶۰۶۰ ۶۰۷۰ ۶۰۸۰ ۶۰۹۰ ۶۱۰۰ ۶۱۱۰ ۶۱۲۰ ۶۱۳۰ ۶۱۴۰ ۶۱۵۰ ۶۱۶۰ ۶۱۷۰ ۶۱۸۰ ۶۱۹۰ ۶۲۰۰ ۶۲۱۰ ۶۲۲۰ ۶۲۳۰ ۶۲۴۰ ۶۲۵۰ ۶۲۶۰ ۶۲۷۰ ۶۲۸۰ ۶۲۹۰ ۶۳۰۰ ۶۳۱۰ ۶۳۲۰ ۶۳۳۰ ۶۳۴۰ ۶۳۵۰ ۶۳۶۰ ۶۳۷۰ ۶۳۸۰ ۶۳۹۰ ۶۴۰۰ ۶۴۱۰ ۶۴۲۰ ۶۴۳۰ ۶۴۴۰ ۶۴۵۰ ۶۴۶۰ ۶۴۷۰ ۶۴۸۰ ۶۴۹۰ ۶۵۰۰ ۶۵۱۰ ۶۵۲۰ ۶۵۳۰ ۶۵۴۰ ۶۵۵۰ ۶۵۶۰ ۶۵۷۰ ۶۵۸۰ ۶۵۹۰ ۶۶۰۰ ۶۶۱۰ ۶۶۲۰ ۶۶۳۰ ۶۶۴۰ ۶۶۵۰ ۶۶۶۰ ۶۶۷۰ ۶۶۸۰ ۶۶۹۰ ۶۷۰۰ ۶۷۱۰ ۶۷۲۰ ۶۷۳۰ ۶۷۴۰ ۶۷۵۰ ۶۷۶۰ ۶۷۷۰ ۶۷۸۰ ۶۷۹۰ ۶۸۰۰ ۶۸۱۰ ۶۸۲۰ ۶۸۳۰ ۶۸۴۰ ۶۸۵۰ ۶۸۶۰ ۶۸۷۰ ۶۸۸۰ ۶۸۹۰ ۶۹۰۰ ۶۹۱۰ ۶۹۲۰ ۶۹۳۰ ۶۹۴۰ ۶۹۵۰ ۶۹۶۰ ۶۹۷۰ ۶۹۸۰ ۶۹۹۰ ۷۰۰۰ ۷۰۱۰ ۷۰۲۰ ۷۰۳۰ ۷۰۴۰ ۷۰۵۰ ۷۰۶۰ ۷۰۷۰ ۷۰۸۰ ۷۰۹۰ ۷۱۰۰ ۷۱۱۰ ۷۱۲۰ ۷۱۳۰ ۷۱۴۰ ۷۱۵۰ ۷۱۶۰ ۷۱۷۰ ۷۱۸۰ ۷۱۹۰ ۷۲۰۰ ۷۲۱۰ ۷۲۲۰ ۷۲۳۰ ۷۲۴۰ ۷۲۵۰ ۷۲۶۰ ۷۲۷۰ ۷۲۸۰ ۷۲۹۰ ۷۳۰۰ ۷۳۱۰ ۷۳۲۰ ۷۳۳۰ ۷۳۴۰ ۷۳۵۰ ۷۳۶۰ ۷۳۷۰ ۷۳۸۰ ۷۳۹۰ ۷۴۰۰ ۷۴۱۰ ۷۴۲۰ ۷۴۳۰ ۷۴۴۰ ۷۴۵۰ ۷۴۶۰ ۷۴۷۰ ۷۴۸۰ ۷۴۹۰ ۷۵۰۰ ۷۵۱۰ ۷۵۲۰ ۷۵۳۰ ۷۵۴۰ ۷۵۵۰ ۷۵۶۰ ۷۵۷۰ ۷۵۸۰ ۷۵۹۰ ۷۶۰۰ ۷۶۱۰ ۷۶۲۰ ۷۶۳۰ ۷۶۴۰ ۷۶۵۰ ۷۶۶۰ ۷۶۷۰ ۷۶۸۰ ۷۶۹۰ ۷۷۰۰ ۷۷۱۰ ۷۷۲۰ ۷۷۳۰ ۷۷۴۰ ۷۷۵۰ ۷۷۶۰ ۷۷۷۰ ۷۷۸۰ ۷۷۹۰ ۷۸۰۰ ۷۸۱۰ ۷۸۲۰ ۷۸۳۰ ۷۸۴۰ ۷۸۵۰ ۷۸۶۰ ۷۸۷۰ ۷۸۸۰ ۷۸۹۰ ۷۹۰۰ ۷۹۱۰ ۷۹۲۰ ۷۹۳۰ ۷۹۴۰ ۷۹۵۰ ۷۹۶۰ ۷۹۷۰ ۷۹۸۰ ۷۹۹۰ ۸۰۰۰ ۸۰۱۰ ۸۰۲۰ ۸۰۳۰ ۸۰۴۰ ۸۰۵۰ ۸۰۶۰ ۸۰۷۰ ۸۰۸۰ ۸۰۹۰ ۸۱۰۰ ۸۱۱۰ ۸۱۲۰ ۸۱۳۰ ۸۱۴۰ ۸۱۵۰ ۸۱۶۰ ۸۱۷۰ ۸۱۸۰ ۸۱۹۰ ۸۲۰۰ ۸۲۱۰ ۸۲۲۰ ۸۲۳۰ ۸۲۴۰ ۸۲۵۰ ۸۲۶۰ ۸۲۷۰ ۸۲۸۰ ۸۲۹۰ ۸۳۰۰ ۸۳۱۰ ۸۳۲۰ ۸۳۳۰ ۸۳۴۰ ۸۳۵۰ ۸۳۶۰ ۸۳۷۰ ۸۳۸۰ ۸۳۹۰ ۸۴۰۰ ۸۴۱۰ ۸۴۲۰ ۸۴۳۰ ۸۴۴۰ ۸۴۵۰ ۸۴۶۰ ۸۴۷۰ ۸۴۸۰ ۸۴۹۰ ۸۵۰۰ ۸۵۱۰ ۸۵۲۰ ۸۵۳۰ ۸۵۴۰ ۸۵۵۰ ۸۵۶۰ ۸۵۷۰ ۸۵۸۰ ۸۵۹۰ ۸۶۰۰ ۸۶۱۰ ۸۶۲۰ ۸۶۳۰ ۸۶۴۰ ۸۶۵۰ ۸۶۶۰ ۸۶۷۰ ۸۶۸۰ ۸۶۹۰ ۸۷۰۰ ۸۷۱۰ ۸۷۲۰ ۸۷۳۰ ۸۷۴۰ ۸۷۵۰ ۸۷۶۰ ۸۷۷۰ ۸۷۸۰ ۸۷۹۰ ۸۸۰۰ ۸۸۱۰ ۸۸۲۰ ۸۸۳۰ ۸۸۴۰ ۸۸۵۰ ۸۸۶۰ ۸۸۷۰ ۸۸۸۰ ۸۸۹۰ ۸۹۰۰ ۸۹۱۰ ۸۹۲۰ ۸۹۳۰ ۸۹۴۰ ۸۹۵۰ ۸۹۶۰ ۸۹۷۰ ۸۹۸۰ ۸۹۹۰ ۹۰۰۰ ۹۰۱۰ ۹۰۲۰ ۹۰۳۰ ۹۰۴۰ ۹۰۵۰ ۹۰۶۰ ۹۰۷۰ ۹۰۸۰ ۹۰۹۰ ۹۱۰۰ ۹۱۱۰ ۹۱۲۰ ۹۱۳۰ ۹۱۴۰ ۹۱۵۰ ۹۱۶۰ ۹۱۷۰ ۹۱۸۰ ۹۱۹۰ ۹۲۰۰ ۹۲۱۰ ۹۲۲۰ ۹۲۳۰ ۹۲۴۰ ۹۲۵۰ ۹۲۶۰ ۹۲۷۰ ۹۲۸۰ ۹۲۹۰ ۹۳۰۰ ۹۳۱۰ ۹۳۲۰ ۹۳۳۰ ۹۳۴۰ ۹۳۵۰ ۹۳۶۰ ۹۳۷۰ ۹۳۸۰ ۹۳۹۰ ۹۴۰۰ ۹۴۱۰ ۹۴۲۰ ۹۴۳۰ ۹۴۴۰ ۹۴۵۰ ۹۴۶۰ ۹۴۷۰ ۹۴۸۰ ۹۴۹۰ ۹۵۰۰ ۹۵۱۰ ۹۵۲۰ ۹۵۳۰ ۹۵۴۰ ۹۵۵۰ ۹۵۶۰ ۹۵۷۰ ۹۵۸۰ ۹۵۹۰ ۹۶۰۰ ۹۶۱۰ ۹۶۲۰ ۹۶۳۰ ۹۶۴۰ ۹۶۵۰ ۹۶۶۰ ۹۶۷۰ ۹۶۸۰ ۹۶۹۰ ۹۷۰۰ ۹۷۱۰ ۹۷۲۰ ۹۷۳۰ ۹۷۴۰ ۹۷۵۰ ۹۷۶۰ ۹۷۷۰ ۹۷۸۰ ۹۷۹۰ ۹۸۰۰ ۹۸۱۰ ۹۸۲۰ ۹۸۳۰ ۹۸۴۰ ۹۸۵۰ ۹۸۶۰ ۹۸۷۰ ۹۸۸۰ ۹۸۹۰ ۹۹۰۰ ۹۹۱۰ ۹۹۲۰ ۹۹۳۰ ۹۹۴۰ ۹۹۵۰ ۹۹۶۰ ۹۹۷۰ ۹۹۸۰ ۹۹۹۰ ۱۰۰۰۰

۱ حدیث پچھے گز رجھی ہے۔

۲ طہ: ۱۲۴ تا ۱۲۶

”اور جس نے میرے ذکر سے منہ پھیرا، پس بے شک اس کے لیے ننگ زندگی ہو گی اور ہم اس کو قیامت کے دن انداز کر کے اٹھائیں گے۔ اور وہ کہے گا، اے میرے رب! تو نے مجھے انداز کیوں اٹھایا، حالاں کہ اس سے پہلے تو میں بلاشبہ دیکھنے والا تھا؟ وہ (اللہ تعالیٰ) فرمائے گا: اسی طرح تیرے پاس ہماری نشانیاں آئیں، تو نے ان کو فراموش کر دیا اور اسی طرح آج کے دن تجھے فراموش کر دیا جائے گا۔“

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے خبر دی ہے کہ جو شخص میرے ذکر سے اعراض کرے گا، اسے ننگ زندگی ملے گی، جب کہ روز قیامت وہ انداز کر کے اٹھایا جائے گا، اپنے اس انجام کے متعلق وہ اللہ تعالیٰ سے پوچھتے گا کہ اے میرے پروردگار! میرا یہ حشر کیوں ہوا ہے؟ حالاں کہ دنیا میں تو میں ٹھیک ٹھاک، تند رست تھا؟ میری آنکھیں بھی ٹھیک تھیں، مگر آج مجھے کچھ نظر نہیں آ رہا، یہ مجھے انداز کیوں کیا گیا ہے؟

اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ تیرا یہ حشر اس وجہ سے ہوا ہے کہ تیرے پاس ہماری آیات کچھ تھیں، مگر تو نے ان سے روگردانی کی۔ دنیا میں تو نے میری آیات کے ساتھ ایسا کیا الہذا آج تیرے ساتھ بھی ایسا کیا جا رہا ہے۔

ذکر سے مراد ایک تدوہ معروف ذکر ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿فَادْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَأَشْكُرُوا إِلَيْيِّ وَلَا تَكْفُرُونَ﴾ ۵۰ ①

”پس تم مجھے یاد کرو میں تھیں یاد کروں گا اور میری شکرگزاری کرو اور ناشکری سے بچو۔“ نماز پڑھنا، سُبْحَانَ اللَّهِ، الْحَمْدُ لِلَّهِ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَغَيْرَهُ یہ سب ذکر کی قسمیں ہیں۔

اور قرآن مجید بھی اللہ تعالیٰ کا ذکر ہے۔ ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ﴾ ۵ ”بے شک ہم نے ہی ذکر (قرآن) کو نازل کیا ہے اور بے شک ہم خود ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔“ ②

عذاب قبر

یہاں اللہ تعالیٰ نے قرآن کو ذکر کہا ہے۔

اسی طرح ایک دوسرے مقام پر رسول اللہ ﷺ کو بھی ذکر سے تعبیر فرمایا گیا ہے۔

﴿قَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا لِّرَسُولٍ أَتَيْتُمُ اللَّهُ عِنْهُ﴾ ①

”یقیناً اللہ نے تمہاری طرف ذکر نازل کیا ہے۔ (یعنی) رسول جو تم پر اللہ تعالیٰ کی

آیات تلاوت کرتا ہے۔“

یہاں رسول اللہ ﷺ کے لیے ذکر کا لفظ بولا گیا ہے۔ امام ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

بعض نے کہا ہے ذکر سے مراد یہاں رسول ہے، چنانچہ اس ساتھ ہی فرمایا ہے (رسول اکہ تو اس بدلت اشتمال ہے، چون کہ قرآن کے پہنچانے والے رسول اللہ ﷺ ہی ہیں، تو اس مناسبت سے آپ کو لفظ ذکر سے یاد کیا گیا ہے۔ حضرت امام ابن جریر بھی اسی مطلب کو درست تلاوتے ہیں۔ ②

جب رسول کو ذکر سے تعبیر فرمایا گیا ہے تو اس رسول کی بات (حدیث) بھی ذکر ہوئی۔

حاصل کلام یہ کہ جس کسی نے بھی قرآن یا حدیث نبوی ﷺ سے روگردانی کی تو اللہ تعالیٰ اس کو تسلی کی زندگی دے گا۔

اب یہاں سوال ہے کہ یہ تسلی کی زندگی کس جہان میں ملے گی؟ دنیا، برزخ یا آخرت؟

ظاہر ہے کہ آخرت کی زندگی تو مراد ہو نہیں سکتی، کیون کہ اس کے لیے تو الگ سے ﴿وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ أَعْمَى﴾ کہا گیا ہے۔

اب باقی دو جہان..... دنیا اور برزخ ..... ہیں۔ مذکورہ آیت میں یہ تفصیل کہیں نہیں

ہے کہ تسلی زندگی دنیا میں ملے گی یا آخرت میں!

اگر ہم اس کو مطلق رکھیں تب بھی یہ آیت عذاب قبر پر دلالت کرتی ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کے ذکر سے منہ موڑنے والے کی دنیاوی زندگی بھی تسلی میں گزرے گی اور برزخی زندگی بھی تسلی ہی کی ہوگی۔ دھنوں، تکلیفوں، اور طرح طرح کے عذابوں والی زندگی۔

اور اگر صرف دنیا کی زندگی ہی مراد ہیں تو یہ ایک ایسی بات ہو گی جو کہ بالکل بد دلیل ہے۔ لیکن اگر اس کے برعکس ہم صرف برزخ کی زندگی ہی مراد ہیں تو یہ غلط نہ ہو گا، کیونکہ اس کی ایک دلیل تو یہ ہے کہ دنیا میں بے شمار اللہ تعالیٰ کے باغی اور نافرمان لوگ ایسے گزرے ہیں جنہوں نے بڑی تھاٹھ کی زندگی بسر کی ہے، جب کہ اس کے مقابلے میں بے شمار ایسے لوگ بھی گزرے ہیں، بلکہ آج بھی موجود ہیں، جو بڑے مقنی، اور پرہیز گار تھے مگر ان کا جینا تنگی کا جینا تھا۔ قدم قدم پر مصیبتیں، آزمائشیں بلکہ جتنا کوئی زیادہ مقنی اور ولی اللہ تھا اس پر اتنی ہی زیادہ مصیبتیں اور مشقتیں آتی ہیں۔ مثلاً:

فرعون اللہ تعالیٰ کا نافرمان تھا مگر دنیا میں بڑی عیش و عشرت کی زندگی بسر کر کے گیا، ایسے ہی ہامان، قارون، نمرود اور دوسرے اللہ تعالیٰ کے کئی نافرمان۔ جب کہ اس کے برعکس حضرات انہیاً کرام نبی ﷺ اور ان کے رفقاء کی یہ حالت تھی کہ دو وقت کی روٹی بھی اچھی طرح میرمنہیں آتی تھی، کئی کئی دن ان کے چولہوں میں آگ تک نہیں جلتی تھی۔ آج بھی دیکھ لیں کہ اللہ کے باغی بڑی تھاٹھ کی زندگی بسر کر رہے ہیں، جب کہ مسلمانوں کی عرصہ حیات دون بدن تنگ کیا جا رہا ہے۔

دوسری دلیل یہ ہے کہ خود صاحب قرآن جناب محمد رسول اللہ ﷺ نے مَعِيشَةَ ضُنْكَأَ كَوْعَدَ أَبْرَقَ بَقْرَ سے تعبیر فرمایا ہے۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی ایک لمبی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مومن کا سفر آخرت بیان کر کے کافر کے متعلق فرمایا:

«وَإِنَّ الْكَافِرَ إِذَا أُتِيَ مِنْ قَبْلِ رَأْسِهِ، لَمْ يُوْجَدْ شَيْءٌ، ثُمَّ أُتِيَ عَنْ يَمِينِهِ، فَلَا يُوْجَدْ شَيْءٌ، ثُمَّ أُتِيَ عَنْ شِمَائِلِهِ، فَلَا يُوْجَدْ شَيْءٌ، ثُمَّ أُتِيَ مِنْ قَبْلِ رِجْلِهِ، فَلَا يُوْجَدْ شَيْءٌ، فَيُقَالُ لَهُ: إِجْلِسْ، فَيَجْلِسْ خَائِفًا مَرْعُوبًا، فَيُقَالُ لَهُ: أَرَاكَ هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي كَانَ فِيْكُمْ مَاذَا تَقُولُ فِيهِ؟ وَمَاذَا تَشْهَدُ بِهِ عَلَيْهِ؟ فَيَقُولُ أَيُّ رَجُلٍ فَيُقَالُ: الَّذِي كَانَ فِيْكُمْ، فَلَا يَهْتَدِي لِإِسْمِهِ حَتَّى يُقَالُ لَهُ: مُحَمَّدٌ، فَيَقُولُ: مَا أَذْرِي

عذابِ قبر  
128

سَمِعْتُ النَّاسَ قَالُوا قُوْلًا، فَقُلْتُ كَمَا قَالَ النَّاسُ، فَيَقَالُ لَهُ: عَلَى ذَلِكَ حَيْثَ، وَعَلَى ذَلِكَ مِتْ، وَعَلَى ذَلِكَ تُبَعَّثُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ، ثُمَّ يُفْتَحُ لَهُ بَابٌ مِنْ أَبْوَابِ النَّارِ، فَيَقَالُ لَهُ: هَذَا مَقْعُدُكَ مِنَ النَّارِ، وَمَا أَعْدَ اللَّهُ لَكَ فِيهَا، فَيُزَادُ حَسْرَةً وَثُبُورًا، ثُمَّ يُفْتَحُ لَهُ بَابٌ مِنْ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ، فَيَقَالُ لَهُ: ذَلِكَ مَقْعُدُكَ مِنَ الْجَنَّةِ، وَمَا أَعْدَ اللَّهُ لَكَ فِيهِ لَوْ أَطْعَتْهُ فَيُزَادُ حَسْرَةً وَثُبُورًا، ثُمَّ يُقَيَّضُ عَلَيْهِ قَبْرُهُ حَتَّى تَخْتَلِفَ فِيهِ أَصْلَاغُهُ، فَتُلْكَ الْمَعِيشَةُ الضَّنْكَةُ الَّتِي قَالَ اللَّهُ: ﴿فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَخْشُرَةً يَوْمَ الْقِيَمَةِ أَعْمَى﴾

”اور بے شک کافر کو (عذاب دینے کے لیے فرشتے) اس کے سرکی طرف سے آتا ہے وہ (ایمان اور عمل صالح کی) کوئی رکاوٹ نہیں پاتا، پھر وہ اس کی دائیں طرف سے آتا ہے، پس وہ کوئی رکاوٹ نہیں پاتا، پھر وہ اس کی بائیں جانب سے آتا ہے (ادھر بھی) وہ کوئی رکاوٹ نہیں پاتا، پھر وہ اس کے پاؤں کی جانب سے آتا ہے (ادھر بھی) وہ کوئی رکاوٹ نہیں پاتا، پھر اس (کافر) کو کہا جاتا ہے، بیٹھ جا! پس وہ خوف زده اور سہمہ ہوا بیٹھ جاتا ہے۔ وہ (فرشتے) اس سے پوچھتے ہیں: جو شخص تم میں (بھیجا گیا) تھا اس کے بارے میں تو کیا کہتا ہے؟ اور اس کے بارے میں تو کیا گواہی دیتا ہے؟ پس وہ (کافر) جواب دیتے ہوئے پوچھتا ہے! کونسا آدمی؟ وہ (فرشتے) کہتے ہیں جو تم میں (بھیجا گیا) تھا۔ اسے آپ ﷺ کے متعلق پوچھا جا رہا ہے) تو وہ جواب دیتا ہے، میں نہیں جانتا۔ میں نے تو لوگوں کو (آپ ﷺ کے متعلق) کچھ کہتے ہوئے سنا تھا، پس میں نے بھی لوگوں کی طرح ہی کہا۔ وہ کہتے ہیں کہ اسی شک پر توزنہ رہا، اور اسی شک پر مرا، اور اگر اللہ نے چاہا تو اسی شک پر تو اٹھایا جائے گا۔ پھر جہنم کے دروازوں میں سے ایک دروازہ اس کے لیے کھول دیا جاتا ہے، ساتھ ہی اسے یہ بتایا جاتا ہے کہ یہ آگ سے تیراٹھ کانا، اور (دوسرے عذاب) جو اللہ نے تیرے لیے تیار کر رکھے ہیں۔ پس (اس نظارے

## عناب قبر

کے بعد) اس کی ندامت اور ہلاکت میں اضافہ ہوتا ہے۔ پھر اس کے لیے جنت کے دروازوں میں سے ایک دروازہ کھول دیا جاتا ہے اور اسے بتایا جاتا ہے کہ اگر تو (اللہ اور اس کے رسول کی) اطاعت کرتا تو یہ جنت تیراٹھکانا ہوتا، اور (دوسری نعمتیں) جو اللہ نے تیرے لیے اس میں تیار کر رکھی تھیں۔ (اس نظارے کے بعد) اس کی ندامت اور ہلاکت میں مزید اضافہ ہوتا ہے۔ پھر اس پر اس کی قبر بنگ کر دی جاتی ہے، یہاں تک کہ اس کی ایک طرف کی پسلیاں دوسری طرف کی پسلیوں میں ھنس جاتی ہیں، پس یہ ہے مَعِيشَةً ضَنْكًا (کی تفسیر) جس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ أَغْنَى﴾ ①

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي قَوْلِهِ ﴿فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا﴾ قَالَ عَذَابُ الْقَبْرِ»

”سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بنی آل ایوب سے اللہ تعالیٰ کے اس قول ﴿فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا﴾ کے متعلق روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا (اس کی تفسیر) عذاب قبر ہے۔“ ②

«عَنْ أَبْنِ مَسْعُودٍ قَالَ إِذَا مَاتَ الْكَافِرُ أُجْلِسَ لَهُ قَبْرًا، فَيُقَالُ لَهُ: مَنْ رَبُّكَ، وَمَا دِينُكَ، فَيَقُولُ: لَا أَدْرِي، فَيُضَيِّقُ عَلَيْهِ قَبْرًا، ثُمَّ قَرَأَ أَبْنَ مَسْعُودٍ: ﴿فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا﴾ قَالَ الْمَعِيشَةُ الضَّنكُ عَذَابُ الْقَبْرِ»

”سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ: جب کافر مر جاتا ہے تو اسے اس کی قبر میں

① صحیح ابن حبان، کتاب الجنائز، ذکر الخبر المدحض قول من زعم ان الميت اذا وضع في قبره لا يحرك منه شيء الى ان يبلی، رقم: ۳۱۰۳ اشیخ البانی نے اسے حسن کہا ہے۔

② صحیح ابن حبان، کتاب الجنائز، ذکر الخبر المدحض قول من انكر عذاب القبر، رقم: ۳۱۰۹ اشیخ البانی نے اسے حسن کہا ہے۔

## عزاب قبر

130

بیٹھا دیا جاتا ہے، پھر اس سے یہ پوچھا جاتا ہے کہ تیر ارب کون ہے؟ اور تیرادین کیا ہے؟ وہ کہتا ہے میں نہیں جانتا۔ پھر اس کی قبر بُنگ کر دی جاتی ہے۔ پھر سیدنا عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے (قرآن مجید کی آیت) ﴿فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا﴾ کو پڑھا (اور) فرمایا کہ مَعِيشَةً ضَنْكًا عذاب قبر ہے۔<sup>①</sup>

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: يُطْبَقُ عَلَى الْكَافِرِ قَبْرُهُ حَتَّى تَخْتَلِفَ فِيهِ أَصْلَاغُهُ، وَهِيَ الْمَعِيشَةُ الضَّنْكُ الَّتِي قَالَ اللَّهُ عَزِيزٌ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ أَغْمَى﴾

”سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ: کافر پر اس کی قبریل جاتی ہے یہاں تک کہ اس کی پسلیاں ادھر ادھر ہو جاتی ہیں اور یہی مَعِيشَةً ضَنْكًا ہے کہ جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے ﴿مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ أَغْمَى﴾ فرمایا ہے۔<sup>②</sup>

امام ابو الصلح اور امام سدی سے بھی اس کی تفسیر عذاب قبر ہی مقول ہے۔<sup>③</sup>  
امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”وقول رابع. وهو الصحيح، انه عذاب القبر، قاله ابو سعيد الخدرى و عبد الله بن مسعود. وروى ابو هريرة مرفوعا عن النبي عليه السلام، وقد ذكرناه في كتاب "الذكرة" قال ابو هريرة يضيق على الكافر قبره حتى تختلف فيه اضلاعه وهو المعيشة الضنك او رجوتها قول - جب كربيه صحيح (قول) ہے۔ کہ بے شک وہ (مَعِيشَةً ضَنْكًا) عذاب قبر ہے۔ یہ قول ابو سعيد خدری اور عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کا ہے، اور ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے نبی مصطفیٰ سے مرفع بیان کیا ہے، جسے ہم نے (اپنی) کتاب "الذكرة" میں بیان

① احوال القبور لابن رجب، ص: ۴۹، بیروت

② تفسیر الطبری: ۸ / ۴۷۲ دار الكتب

③ ایضاً

کیا ہے۔ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ کافر پر اس کی قبر نک کر دی جاتی ہے، یہاں تک کہ اس میں اس کی پسلیاں ادھر ادھر ہو جاتی ہیں، یہی مَعِيشَةً ضَنْكٌ ہے۔<sup>①</sup>

امام شوکانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وقد قيل: إن المراد بالمعيشة الضنكى عذاب القبر، سياتى ما يرجح هذا ويقويه.

اور تحقیق (یہ بھی) کہا گیا ہے کہ بے شک مَعِيشَةً ضَنْكٌ سے مراد عذاب قبر ہے، عقریب (مفصل بیان) آئے گا، جو اس (تفسیر) کوران حج اور قوی ثابت کرے گا۔

اس کے بعد امام شوکانی رحمۃ اللہ علیہ کی احادیث اور آثار نقل کرنے کے بعد اپنا فصلہ دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

ومجموع ما ذكرنا هنا يرجح تفسير المعيشة الضنكى بعداب القبر  
اور (ان تمام روايتوں کا) مجموعہ جو ہم نے یہاں ذکر کیں ہیں، وہ مَعِيشَةً ضَنْكٌ  
کی تفسیر کو عذاب قبر کے ساتھ راجح کرتا ہے۔<sup>②</sup>

علامہ قاضی شاہ اللہ پانی پتی فرماتے ہیں:

امام بغوی نے حضرت ابن مسعود، حضرت ابو ہریرہ اور حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہم کا قول نقل کیا ہے کہ مَعِيشَةً ضَنْكٌ سے مراد عذاب قبر ہے۔ بزار نے عمدہ سند کے ساتھ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت سے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کہ مَعِيشَةً ضَنْكٌ عذاب قبر ہے۔ حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ نے فرمایا: زمین اس کو دبائے گی کہ اس کی پسلیاں ادھر ادھر نکل جائیں گی۔ بعض مند احادیث میں مرفوعاً آیا ہے کہ اس پر قبر اس طرح سٹئے گی کہ اس کی پسلیاں ادھر ادھر نکل جائیں گی اور قبر سے اٹھائے جانے کے وقت تک برابر عذاب اس پر ہوتا رہے گا۔<sup>③</sup>

① تفسیر القرطبی: ۱۱/۲۵۹ طبع ایران

② تفسیر فتح القدیر: ۳/۳۹۲

③ تفسیر مظہری اردو: ۷/۴۳۵

عناب قبر

132

سید احمد حسن محدث دہلوی رض فرماتے ہیں:

حاصل مطلب ان آئیوں کا یہ ہے کہ جس شخص نے آسمانی کتاب اور اللہ کے رسول کو نہ مانا، وہ مرتے ہی عذاب قبر میں گرفتار ہو گا۔ مَعِيْشَةُ ضَنْكَ کی تعریف میں اگرچہ سلف کے کئی اقوال ہیں، لیکن حافظ ابو جعفر بن جریر نے اپنی تفسیر میں عذاب قبر کی تفسیر کو ترجیح دی ہے، معتبر سند سے مند بزار میں ابو ہریرہ رض سے روایت ہے۔ جس میں خود صاحب وحی صلی اللہ علیہ وسلم نے مَعِيْشَةُ ضَنْكَ کی تعریف عذاب قبر فرمائی ہے۔ ①

مفتق محمد شفیع رض صاحب فرماتے ہیں:

قبر میں ان کی معیشت بخوبی جائے گی، خود جوان کا مسکن ہو گا وہ ان کو ایسا دبائے گا کہ ان کی پسلیاں ٹوٹنے لگیں گی، جیسا کہ بعض احادیث میں اس کی تصریح ہے۔ ②

۱۱ ..... ﴿اَللّٰهُمَّ السَّكَاثُرُ لَحْتَىٰ زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ۝ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۝ ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۝ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ ۝﴾

”زیادتی کی چاہت نے تمہیں غافل کر دیا، یہاں تک کہ تم نے قبریں جادیکھیں۔ ہرگز نہیں! عقریب تم جان لو گے۔ پھر ہرگز نہیں! عقریب تم جان لو گے۔ ہرگز نہیں! اگر تمہیں (اس کا انجام) معلوم ہوتا یقینی علم کی حیثیت سے (تو تم ایسا ہرگز نہ کرتے)۔“

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو دنیا پرستی کے بدترین انجام سے خبردار کیا ہے، جس کی وجہ سے وہ مرتے دم تک زیادہ سے زیادہ مال و دولت اور دنیاوی فائدے اور لذتیں اور جاہ اقتدار حاصل کرنے اور اس میں ایک دوسرے سے بازی لے جانے اور انہی چیزوں کے حصول پر فخر کرنے میں لگ رہتے ہیں۔ اسی چیز نے انہیں نکر آخت سے غافل کر دیا ہے۔ ایسے لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے ان کے برے انجام سے آگاہ کرتے ہوئے فرمایا ﴿حَتَّىٰ

① احسن التفاسیر: ۱۹۹ / ۴

② معارف القرآن: ۱۶۰ / ۶

③ التکاثر: ۱۰۲ / ۱ تا ۵

﴿رُوْتُمُ الْمَقَابِر﴾ ”یہاں تک کہ تم نے قبریں جادیکھیں۔“

علامہ عبدالرحمن مبارکپوری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ای: حتیٰ متم و دفنتم فی المقابر، یقال لمن مات، زار قبره. ”یعنی  
یہاں تک کہ تم مر گئے اور تم قبروں میں دفن کر دیے گئے۔ جو شخص مر جاتا ہے اسے (عربی  
میں) کہا جاتا ہے زار قبرہ (اس نے اپنی قبر دیکھ لی۔)“ ①

﴿كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۝ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۝﴾ ②

”ہرگز نہیں! عنقریب تم لوگ جان لو گے، پھر ہرگز نہیں! عنقریب تم جان لو گے۔“

یہ تکرارتا کید مضمون کے لیے ہے، جس میں ایک وعدہ کے بعد دوسرا وعدہ بیان کی گئی  
ہے۔ پہلی وعدہ عذاب برزخ اور دوسرا وعدہ عذاب آخرت کے متعلق ہے۔

امام فخر الدین الرازی، تفسیر کبیر میں اس کے مکر آنے کی وجہات بیان کرتے ہوئے

لکھتے ہیں:

احدھا انه للتاکید، وانه وعدہ بعد وعدہ۔ ”یعنی اس کی پہلی وجہ یہ ہے کہ بے  
شک یہ تاکید کے لیے ہے، اور بے شک وہ (تاکید) ایک وعدہ کے بعد دوسرا وعدہ ہے۔“  
دوسرا وجہ بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ان الاول عند الموت حين یقال لا  
بشری. والثانی فی سوال القبر، من ربک. والثالث عند النشور، حين  
ینادی المناد: فلاش شقی، شقاوة لا سعادة بعدها ابدا، وحين یقال:  
﴿وَأَنْتَرُوا الْيَوْمَ﴾ ③

بے شک پہلا کلآل سو فوت کے متعلق ہے، جس وقت کہا جائے گا کہ تیرے لیے  
کوئی بھی بشارت نہیں۔ اور دوسرا قبر کے سوال میں رٹک کے متعلق ہے۔ اور تیسرا قیامت  
کے متعلق ہے کہ جس وقت اعلان کرنے والا اعلان کرے گا: فلاش بدجنت ہے، اس کے بعد

① تحفة الاحوذی: ۹/۲۶۶ طبع جدید

② التکاثر: ۳، ۴

③ تفسیر کبیر، ص: ۷۸، جز: ۳۲

## عنوان: عذاب قبر

کوئی بھی مبارک بادئیں، اور جس وقت کہا جائے گا ”آن مجرم الگ ہو جائیں۔“

امام مجاهد رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

هو وعید بعد وعد، وكذا قال الحسن ”وهَا يكَّونَ عَيْدُهُ بَعْدَ وَعِدَتِهِ— اور امام حسن بصری بھی اسی طرح فرماتے ہیں۔“ ①

امام قرطبی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں لکھتے ہیں:

قال ابن عباس ﴿كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ ما ينزل بكم من العذاب في القبر، ﴿ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ في الآخرة اذا حل بكم العذاب. فال الاول في القبر، والثانى في الآخرة. فالتكرار للحالتين ”سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: کہ کَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ سے مراد وہ عذاب ہے جو قبر میں نازل ہو گا، اور ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ سے مراد عذاب آخرت ہے۔ پس پہلی (آیت) قبر کے بارے میں اور دوسری آخرت کے بارے میں ہے۔ پس

عکرار دو حالتوں کے لیے ہے۔“ ②

علامہ آلوسی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

قال على بن ابی طالب: الاول في القبور، والثانى في النشور ”على بن ابی طالب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: کہ پہلا (کَلَّا سَوْفَ) عذاب قبر اور دوسرا عذاب حشر کے بارے میں ہے۔“ ③

امام طبری رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

وفي هذا دليل على صحة القول بعذاب القبر، لأن الله تعالى ذكره أخبر عن هؤلاء القوم الذين الهاهم التكاثر، إنهم سيعلمون

① فتح القدیر، ص: ۱۶۵۱ جدید

② تفسیر القرطبی: ۲۰ / ۱۶۰ بیروت

③ تفسیر روح المعانی، ص: ۴۰۳، جز: ۳۰

ما يلقون اذا هم زاروا القبور، وعيدها منه لهم وتهددنا  
 ”اس (سورت) میں عذاب قبر کے بحق ہونے کی دلیل ہے، کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے  
 اس کا ذکر کیا ہے اور ان لوگوں کی خبر دی ہے جنہیں مال کی کثرت نے غفلت میں ڈال  
 دیا، کہ بے شک عنقریب وہ جان لیں گے، جس چیز سے وہ ملیں گے، جب وہ قبریں  
 دیکھیں گے۔ یہ ان کے لیے وعدہ اور ڈراوا ہے اس (اللہ تعالیٰ) کی طرف سے۔“<sup>①</sup>

امام القرطبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

﴿كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ یعنی فی القبور وقيل ﴿كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ اذا نزل بكم الموت، وجاتكم رسلاً لتنتزع ارواحكم  
 ﴿كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ اذا دخلتم قبوركم، وجاءكم منكر

ونکیر، وحاط بكم هول السؤال وانقطع منكم الجواب .

”ہرگز نہیں! عنقریب تم جان لو گے، یعنی قبروں میں، اور کہا گیا ہے کہ (پہلے) کلأ  
 سَوْفَ تَعْلَمُونَ (کامطلب ہے) جب تمہیں موت آئے گی اور فرشتے تھاری  
 رو جیں قبض کرنے کے لیے آئیں گے (دوسرا) کلأ سَوْفَ تَعْلَمُونَ (کا  
 مطلب) جب تم قبروں میں پہنچ جاؤ گے اور منکر و نکیر آ جائیں گے اور سوال تمہیں گھیر  
 لیں گے اور تھارے جواب ٹوٹ جائیں گے۔“<sup>②</sup>

علامہ عبدالرحمن مبارکبوری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

اعلم ان فی القرآن المجید آیات تدل علی ثبوت عذاب القبر  
 احداها هذه الآية، اعني قوله تعالى: ﴿أَلْهِكُمُ التَّكَاثُرُ حَتَّىٰ زُرْتُمُ

الْمَقَابِر﴾<sup>③</sup>

① تفسیر الطبری: ۱۲/۶۷۹ طبع جدید

② تفسیر القرطبی: ۱۱۸/۱۰ دار الكتب

③ تحفة الاحوذی: ۲۶۶/۹ بیروت

عذاب قبر

136

”(یہ بات اچھی طرح) جان لے! کبے شک قرآن مجید میں کئی ایسی آیات ہیں جو عذاب قبر کے اثبات پر دلالت کرتی ہیں، ان میں سے ایک آیت یہ بھی ہے، میری مراد اللہ تعالیٰ کا فرمان ﴿اللَّهُمَّ إِنَّكَ أَنْتَ الْحَكْمُ التَّكَاثُرُ ۝ حَتَّىٰ زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ﴾ ہے۔

ڈاکٹر محمد لقمان السلفی ﷺ فرماتے ہیں:

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: لوگوں تم اللہ کی یاد اور فکر آخوت سے یکسر غافل رہو گے یہاں تک کہ تم قبر میں پہنچ جاؤ گے، اس وقت تمہاری آنکھوں کا پردہ ہٹ جائے گا اور حقیقت تمہارے سامنے آجائے گی، لیکن اس وقت ایمان و یقین کا کوئی فائدہ نہیں۔<sup>①</sup>

﴿فُلُّ يَأْيَهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنْ رَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أَوْلَيَاءُ اللَّهِ مِنْ ذُوْنِ النَّاسِ فَتَمَنَّوْا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَدِيقِينَ ۝ وَ لَا يَتَمَنَّوْنَهُ أَبَدًا بِمَا كَدَّمْتَ أَيْدِيهِمْ ۝ وَ اللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ﴾

”آپ کہہ دیجیے! اے یہودیو! اگر تمہارا خیال ہے کہ تمام لوگوں کے سوا صرف تم ہی اللہ کے دوست ہو تو اپنی موت کی تمنا کرو، اگر تم (اپنے دھوئی میں) سچے وہ اور وہ (یہود) کبھی بھی اپنے مرنے کی تمنا نہیں کریں گے، بسب جوان کے ہاتھوں نے آگے بھیجا اور اللہ طالبوں کو خوب جانتا ہے۔“<sup>②</sup>

یہود کہا کرتے تھے کہ ہم اللہ تعالیٰ کے بیٹے ہیں۔<sup>③</sup> ہم جہنم میں ہرگز نہیں جائیں گے اور اگر بالفرض جہنم میں چلے بھی گئے تو چند دن کے لیے ہی جائیں گے۔<sup>④</sup> اور وہ یہ بھی کہا کرتے تھے کہ جنت میں صرف یہود ہی جائیں گے۔<sup>⑤</sup>

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے یہودیوں کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا: کہ اگر تم اپنے ان

① تفسیر الرحمن: ۱۷۶۶ / ۲

② الجمعة: ۷۰۶ / ۶۲

③ المائدۃ: ۱۸ / ۵

④ البقرۃ: ۸۰ / ۲

⑤ البقرۃ: ۱۱۱ / ۲

## عناب قبر

137

دھووں میں سچے ہو تو پھر موت کی تمنا کرو، کیوں کہ موت ہی جنت کے انعام و اکرام حاصل کرنے کا واحد ذریعہ ہے۔ اور پھر یہ بھی خبر دے دی کہ یہودی موت کی تمنا ہرگز نہ کریں گے، کیوں کہ یہ جانتے ہیں کہ موت کے فوراً بعد ہمیں اپنی بداعمالیوں کی سزا ماندا شروع ہو جائے گی۔

اب یہاں ﴿فَتَمَّنُوا الْمَوْتُ﴾ (پس موت کی تمنا کرو) فرمایا ہے۔ اگر منے کے بعد قبر میں ثواب و عذاب نہ ہوتا تو ﴿فَتَمَّنُوا الْمَوْتُ﴾ فرمانے کی کیا ضرورت تھی؟ ﴿فَتَمَّنُوا الْحَشْرَ يَا فَتَمَّنُوا الْقِيَمَةَ﴾ کہہ دیا جاتا؟ ممکرین عذاب قبر کو غور کرنا چاہیے کہ عالم دنیا میں سکون بھی ہوتا ہے اور تکلیفیں بھی، یہی حال عالم حشر میں ہو گا، وہاں بھی بعض لوگوں کو راحت ولذت ملے گی اور بعض کو رنج والم سے دوچار ہونا پڑے گا۔ اب اگر عالم برزخ میں جزا اوس انہیں ہے، جیسا کہ ممکرین عذاب قبر کہتے ہیں۔ تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ عالم برزخ، عالم دنیا اور عالم حشر سے بہتر اور اعلیٰ ہے، کیوں کہ عالم دنیا اور عالم حشر میں تو جزا اوسرا ہے، جب کہ برزخ میں ایسا نہیں؟ **الْفَهْمُ وَتَدْبِيرُ**

خود ممکرین عذاب قبر آیت ﴿يَسْوَيْلَنَا مِنْ أَبْعَثْنَا مِنْ مُرْقِدِنَا﴾ ① ہے ہماری شامت! ہمیں کس نے ہماری خواب گاہ سے اٹھایا؟“ کو عذاب قبر کی نئی میں بڑھ چڑھ کر پیش کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قبر تو خواب گاہ ہے جہاں پر عذاب دیے جانے کا کوئی سبک ہی نہیں ہوتا۔

اب یہاں سوال یہ ہے کہ اگر موت کے بعد جزا اوس انہیں ہے تو ﴿فَتَمَّنُوا الْمَوْتُ﴾ کیوں فرمایا؟ کیا اللہ تعالیٰ (نعوذ باللہ) یہود کو دنیا کی دکھ تکلیفوں سے نجات دلا کر قبر میں بھی کر آرام پہنچانا چاہتا ہے؟

اگلی آیت ﴿وَلَا يَتَمَّنُونَهُ أَبَدًا ۚ بِمَا قَدَّمُتْ أَيْدِيهِمْ﴾ میں اللہ تعالیٰ نے خبر دی ہے کہ وہ اپنی موت کی تمنا ہرگز نہیں کر سکتے، اس لیے کہ انھیں معلوم ہے کہ انہوں نے جو گناہ کیے ہیں، وہ آگ میں پہنچانے والے گناہ ہیں، اور اللہ تعالیٰ کو ان کے جرائم کی زیادہ خبر ہے، لہذا موت کی تمنا کرنا تو خود اپنے پاؤں پر کھاڑا امانے کے مترادف ہے۔ یہود اس بات کو اچھی طرح سمجھتے تھے کہ جو کرتے تھیں ہم نے کیس ہیں، یہاں سے چھوٹتے ہی ان کی سزا میں فوراً

گرفتار ہو جائیں گے۔

معلوم ہوا کہ مرنے کے فوراً بعد جزا اوسرا کا سلسلہ شروع ہو جاتا ہے اور اسی جزا اوسرا کو عذاب قبر کہتے ہیں۔

علامہ آلوی فرماتے ہیں:

فَعْلَمُوا أَنَّهُمْ لَوْ تَمْنَوُ الْمَاتِوْمَ مِنْ سَاعَتِهِمْ وَلَحَقَهُمُ الْوَعِيدُ .<sup>①</sup>  
 ”پس وہ جانتے تھے کہ اگر ہم موت کی تمنا کریں گے تو فوراً مر جائیں گے اور وعید ان کو پالے گی۔“

مولانا عبدالرحمن حبیبی کیلائی فرماتے ہیں:

اس آیت کے نزول کے بعد مغض اپنے دعوے کو سچا قرار دینے کی خاطر انہوں نے جھوٹ موت یا زبانی طور پر بھی موت کی آرزو نہیں کی اس لیے کہ انھیں اپنی بد اطوار یوں کا پوری طرح علم ہے، اور انھیں دل سے یہ یقین ہے کہ مرنے کے ساتھ ہی جنت کی بجائے سیدھے جہنم رسید ہوں گے لہذا نہ صرف یہ مرنے کی آرزو نہیں کرتے بلکہ زیادہ سے زیادہ مدت زندہ رہنے پر انتہائی حریص واقع ہوئے۔<sup>②</sup>

﴿يَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً  
 مَرْضِيَةً فَإِذَا دُخَلْتُمْ فِي عِبْدِيٍّ لَّمْ وَأْذَخْلُنَّ جَنَّتَنِي لَّمْ﴾  
 ”اے اطمینان والی روح! تو اپنے رب کی طرف لوٹ چل، اس طرح کہ تو اس سے راضی اور وہ تجھ سے خوش، پس میرے خاص بندوں میں داخل ہو جا۔ اور میری جنت میں چل جا۔“<sup>③</sup>

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے اپنے نیک بندوں کا انجام بیان کرتے ہوئے فرمایا: کہ انھیں فرشتے یہ خوبخبریاں سناتے ہوئے ان کی ارواح کو کہتے ہیں کہ ”اپنے رب کی طرف چلو،

① روح المعانی: ۲۸ / ۴۰۴

② تيسیر القرآن: ۴ / ۴۴۴

③ الفجر: ۲۷ تا ۳۰ / ۸۹

تمہارا رب تم سے خوش ہے اور وہ تمہیں بھی خوش کر دے گا۔ ”پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے اعلان ہوتا ہے کہ: اے روح! میرے خاص بندوں کے پاس چلی جا اور میری جنت میں داخل ہو جا۔ مومن کی روح کو یہ خطاب مرتب وقت ہو گا جیسا کہ صحیح احادیث میں ہے، اور یہ بھی ممکن ہے کہ مرتب وقت بھی ہو اور قبر سے اٹھتے وقت بھی یہ خطاب ہو۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث جو کہ گزشتہ صفحات میں گزر چکی ہے، اس میں یہ ہے کہ جب مومن کی موت کا وقت آتا ہے تو رحمت کے فرشتے سفید ریشم (کافن) لے کر آتے ہیں اور کہتے ہیں:

**أَخْرُجِنِي رَاضِيَةً مَرْضِيَةً عَنِّكِ إِلَى رُوحِ اللَّهِ وَرَبِّيْحَانِ، وَرَبِّ غَيْرِ  
غَضْبَانَ.** ①

”اے پاک روح! اللہ تعالیٰ کی رحمت، جنت کی خوبیو اور اپنے خوش ہونے والے رب کی طرف نکل چل، اس حال میں کہ تو اس سے راضی اور وہ تجھ سے راضی۔“

ابن ماجہ کی روایت میں یہ الفاظ ہیں:

**أَخْرُجِنِي أَيْتُهَا النَّفْسُ الطَّيِّبَةُ، كَانَتِ فِي الْجَسَدِ الطَّيِّبِ، أَخْرُجِنِي أَحْمِيَّةً وَأَبْشِرِي بِرُوحِ وَرَبِّيْحَانِ وَرَبِّ غَيْرِ  
غَضْبَانَ.** ②

”اے پاک روح! تو جس پاک جسم میں تھی (اس سے) نکل آ، اس حال میں کہ تو تعریف کے لائق ہے، اور تو خوش ہو جا (اللہ کی) رحمت کے ساتھ (جنت کی) خوبیو کے ساتھ اور (تیرا) رب تجھ سے ناراض نہیں۔“

سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہ کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

① مستدرک حاکم کتاب الجنائز: ۱ / ۳۵۴ امام حاکم اپنے محدثانہ انداز میں فرماتے ہیں: هذه الاسانید كلها صحيحة۔

② ابن ماجہ، ابواب الزهد، باب ذکر الموت والاستعداد له، رقم: ۴۲۶۲ الشیخ البانی نے اسے صحیح کہا ہے۔

## عنوان قبر

140

**۱** أَيْتَهَا النَّفْسُ الطَّيِّبَةُ أُخْرِجُ إِلَيَّ مَغْفِرَةً مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٍ .

”اے پاک روح! اللہ کی مغفرت اور رضامندی کی طرف تکل چل۔“

اشیع عبدالحق الحقانی فرماتے ہیں:

یہ بات بوقت مرگ بھی نیکوں سے پیش آتی ہے، کیوں کہ یہ بھی قیامت صفری ہے، رحمت کے فرشتے نہایت مہربانی سے کہتے ہیں، کہ اے روح، اطمینان والی! چل اپنے رب کی طرف، اس دیرانہ دنیا کو چھوڑ کر، تو اس سے خوش وہ تجھ سے خوش۔ تیرے لیے وہاں بڑی تیاریاں ہیں۔ احادیث صحیح میں اس کی بکثرت تصریح ہے۔**۲**

امام ابو صالح عَلَيْهِ السَّلَامُ فرماتے ہیں:

﴿إِذْ جِئْنَا إِلَيْ رَبِّكَ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً﴾ قَالَ هَذَا عِنْدَ الْمَوْتِ

﴿فَادْخُلْنِي فِيْ عِبْدِي﴾ قَالَ هَذَا يَوْمُ القيمة **۳**

﴿إِذْ جِئْنَا إِلَيْ رَبِّكَ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً﴾ یہ موت کے وقت کہا جائے گا

جب کہ ﴿فَادْخُلْنِي فِيْ عِبْدِي﴾ یہ قیامت کے دن کہا جائے گا۔

اسامہ بن زید عَلَيْهِ السَّلَامُ اپنے باپ سے یا یتھا النَّفْسُ الْمُطَمَّنَةُ کے متعلق بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: بشرت بالجنة عند الموت، ويوم الجمع وعندبعث۔ ”جنت کی یہ بشارة موت کے وقت بھی دی جائے گی اور اکٹھا کیے جانے کے دن اور اٹھاتے وقت بھی۔“**۴**

امام ابن کثیر عَلَيْهِ السَّلَامُ فرماتے ہیں:

جور و حیں سکون اور اطمینان والی ہیں، پاک اور ثابت ہیں، حق کی ساتھی ہیں، ان سے موت کے وقت اور قبر سے اٹھنے کے وقت کہا جائے گا کہ تو اپنے رب کی طرف، اور اس کے

**۱** مسند احمد: ۴ / ۲۸۸ طبع قدیم

**۲** تفسیر حقانی: ۸ / ۱۳۲

**۳** تفسیر الطبری جز: ۳۰، ص: ۲۰۹ طبع جدید

**۴** ایضاً

پڑوں کی طرف، اس کے ثواب اور اجر کی طرف، اس کی جنت اور رضامندی کی طرف لوٹ چل، یہ خدا سے خوش ہیں اور خدا اس سے راضی ہے، اور اتنا دے گا کہ یہ بھی خوش ہو جائے گا اور میرے خاص بندوں میں آ جا اور میری جنت میں داخل ہو جا۔ ①

سید ابوالاعلیٰ مودودی گزینہ فرماتے ہیں:

یہ بات اس سے موت کے وقت بھی کہی جائے گا اور قیامت کے روز بھی کہی جائے گی جب وہ دوبارہ انہ کر میدانِ حشر کی طرف چلے گا، اس وقت بھی کہی جائے گی۔ اور جب اللہ کی عدالت میں پیشی کا موقع آئے گا، اس وقت بھی کہی جائے گی۔ ہر مرحلے پر اسے اطمینان دلایا جائے گا کہ وہ اللہ کی رحمت کی طرف جا رہا ہے۔ ②

سید احمد حسن محمد دہلوی گزینہ فرماتے ہیں:

اچھے لوگوں کو قبض روح اور دفن اور قبر سے اٹھنے کے وقت اور قیامت کے دن فرشتے نجات کی خوشخبری دیں گے۔ ③

اب یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا اللہ کے بندے مرتے ہی جنت میں داخل ہو جاتے ہیں یا حشر و نشر کے بعد ان کو داخل کیا جائے گا؟

چی سید می اور صاف بات تو یہی ہے کہ جس وقت انسان کا اس دنیا سے تعلق منقطع ہوتا ہے، اس وقت جنت کی خوشخبری اس کو سنائی جائے گی۔ اس دنیا سے جو نہیں انسان کا تعلق منقطع ہوتا ہے تو وہ فوراً عالم آخرت میں چلا جاتا ہے۔ اور آخرت میں انسان کے لیے دو ہی مقامات ہیں، ایک کا نام جنت ہے اور دوسرے کا نام جہنم ہے۔ اس لیے یہ بات تسلیم شدہ ہے کہ یہاں سے رخصت ہوتے ہیں اہل دوزخ کا تعلق اہل دوزخ سے، اور اہل جنت کا تعلق اہل جنت سے قائم ہو جاتا ہے، اگرچہ مکمل داخلہ جو قیامت کے بعد بدن کے ساتھ الحق کے بعد وہ کا اس کو کہا جائے گا۔

① تفسیر ابن کثیر اردو: ۶۳۶ / ۵

② تفہیم القرآن: ۶ / ۳۲۴

③ احسن التفاسیر: ۷ / ۲۹۹

یاد رہے کہ آخرت کی کسی بات کی مکمل تفہیم اسی وقت ہوگی جب معاملہ پیش آئے گا، کیوں کہ یہ چیز دنیا میں مشاہدہ میں آنے والی نہیں بلکہ یہ معاملہ خالصتاً ایمان بالغیب کا ہے جس پر کسی طرح کی بحث ممکن نہیں۔  
علامہ زخیری فرماتے ہیں:

فَانْقَلَتْ مُتَىٰ يَقَالُ لَهَا ذَلِكَ؟ قَلْتَ أَمَا عِنْدَ الْمَوْتِ، وَأَمَا عِنْدَ  
الْبَعْثِ، وَأَمَا عِنْدَ دُخُولِ الْجَنَّةِ .

”پھر اگر تو کہے کہ یہ بات اس کے لیے کب کبی جاتی ہے؟ تو میں جواب دوں گا کہ موت کے وقت اور قبروں سے اٹھتے وقت اور جنت میں داخل ہوتے وقت۔“

تفسیر درمنشور اور جامع البیان میں ہے کہ:  
سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی موجودگی میں رسول اللہ ﷺ کے پاس کسی نے آیت بِيَأْتِهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ کی تلاوت کی، تو ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے کہا یہ کتنا اچھا (قول) ہے، اے اللہ کے رسول۔ آپ ﷺ نے فرمایا: ”اے ابو بکر! عنقریب فرشتہ یہ (قول) تیرے لیے موت کے وقت کہے گا۔

مولانا عبد الرحمن کیلانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

یہ بات اسے موت کے وقت بھی کہی جائے گی۔ میدانِ محشر میں، قبروں سے اٹھنے اور میدانِ محشر کی طرف چلتے وقت بھی کہی جائے گی، اور عدالت الٰہی میں فیصلہ کے بعد بھی کہی جائے گی، گویا ہر مرحلے پر اسے یہ اطمینان دیا جائے گا کہ وہ اللہ کے فرمانبردار بندوں میں شامل ہے اور جنت کا مستحق ہے۔

ڈاکٹر محمد لقمان اسلفی بھی اسی طرح لکھتے ہیں کہ: یہ بات نفس سے موت کے وقت اور

① تفسیر الكشاف: ۴ / ۷۵۲ بیروت

② تفسیر در منشور: ۸ / ۴۷۰، الطبری، ج: ۳۰، ص: ۲۰۹

③ تيسیر القرآن: ۴ / ۶۴۱

قیامت کے دن کہی جائے گی۔ ①

یاد رہے کہ یہ خطاب مونوں کے لیے، جب کہ کافروں کے لیے موت کے وقت جو بات کہی جائے گی وہ اس کے الٹ ہے۔ مثلاً سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہ کی روایت میں ہے کہ فرشتے کافر کو موت کے وقت کہتے ہیں:

**أَيْتُهَا النَّفْسُ الْخَبِيثَةُ، أُخْرُجُنِي إِلَى سُخطِ مِنَ اللَّهِ وَغَضَبِ**

**“اَلْخَبِيثُ رُوحٌ! اللَّهُ تَعَالَى كَيْ نَارٍ أَنْكَى أَوْ غَصَّةً كَيْ طَرْفٍ چَلَّ نَكَلَ.”**

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت میں یوں ہے:

**أُخْرُجِنِي أَيْتُهَا النَّفْسُ الْخَبِيثَةُ، كَانَتْ فِي الْجَسَدِ الْخَبِيثِ، أُخْرُجِنِي**

**ذَمِيمَةً وَأَبْشِرِنِي بِحَمِيمٍ وَغَسَاقٍ وَآخَرَ مِنْ شَكْلِهِ أَزْوَاجٍ**

**”اَلْخَبِيثُ رُوحٌ! نَكَلٌ (اس جسم سے)، تو خبیث جسم میں تھی، نکل (اس جسم سے) ذیل ہو کر، اور بشارت ہو جئے کھولتے ہوئے پانی کی، پیپ کی، اور بعض دوسرے**

**عذابوں کی۔“ ②**

١ تيسیر الرحمن: ٢/١٧٣٨

٢ یہ احادیث پیچھے گزر چکی ہیں۔

باب سوم:

## عذاب قبر احادیث کی روشنی میں

عذاب قبر کے متعلق بہت ساری احادیث رسول اللہ ﷺ سے مروی ہیں جنہیں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی ایک جماعت نے روایت کیا ہے، مثلاً سیدہ عائشہ، ابو ہریرہ، عبد اللہ بن مسعود، عبد اللہ بن عباس، عبد اللہ بن عمر، انس بن مالک، ابو سعید الحنفی، براء بن عازب، زید بن ثابت، اسماء بنت ابی بکر صدیق اور ہانی مولیٰ عثمان رضوان اللہ علیہم اجمعین وغیرہم نے۔

ان احادیث کی تعداد تو اتر کو پہنچ پہنچی ہے، جیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ اپنے فتاویٰ میں لکھتے ہیں: فاما احادیث عذاب القبر، ومسألة منكر ونكير، فكثيرة متواترة عن النبي ﷺ (یعنی عذاب قبر کی احادیث اور منکر و نکیر کے سوال (کی احادیث) نبی ﷺ سے کثرت اور تو اتر کے ساتھ (مروی) ہیں۔<sup>①</sup>

علامہ ابن ابی العز رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وقد تواترت الاخبار عن رسول الله ﷺ فی ثبوت عذاب القبر ونعيمه "او تحقیق رسول اللہ ﷺ سے عذاب قبر اور ثواب قبر کے ثبوت میں تو اتر کے ساتھ احادیث ہیں۔"<sup>②</sup>

یہاں ہم صرف وہی احادیث نقل کریں گے جن پر منکر عذاب قبر فاضل صاحب نے اپنے ۳۶ صفحات کے کتاب پچ میں اعتراضات کیے ہیں، البتہ اگر کوئی شخص ان تمام احادیث سے آگاہی چاہتا ہو تو وہ درج ذیل کتب دیکھ لے، احادیث و تفاسیر کی تمام کتب، اس کے علاوہ التذكرة فی احوال الموتی و امور الآخرة للقرطبی، البات عذاب

<sup>①</sup> فتاویٰ شیخ الاسلام ابن تیمیہ: ۴ / ۲۸۵

<sup>②</sup> شرح عقیدہ الطحاویہ: ۴۵۰

القبر وسؤال الملائكة للبيهقي، شرح الصدور بشرح حال الموتى والقبور للسيوطى، احوال القبور واحوال اهلها الى النشور لابن رجب، كتاب الروح لابن قيم -

حدیث نمبر ①

عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: مَرَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِقَبْرِيْنِ فَقَالَ: «إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ وَمَا يُعَذَّبَانِ فِيْ كَبِيرٍ، أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لَا يَسْتَرِّ مِنَ الْبَوْلِ، وَأَمَّا الْآخَرُ فَكَانَ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ» ثُمَّ أَخَذَ جَرِيدَةً رَطَبَةً فَشَقَّهَا نَصْفَيْنِ، فَعَرَزَ فِي كُلِّ قَبْرٍ وَاحِدَةً. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ لَمْ فَعَلْتَ هَذَا؟ قَالَ: «الْعَلَمَةُ يُخْفِفُ عَنْهُمَا مَالْمَ يَبْيَسَا» ①

”سیدنا ابن عباس رض نبیپریان کرتے ہیں کہ (ایک مرتبہ) رسول اللہ ﷺ و قبروں پر سے گزرے تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”کہ ان دونوں قبروں والوں کو عذاب دیا جارہا ہے، اور کسی بڑے گناہ پر نہیں۔ ایک تو ان میں پیشاب سے احتیاط نہیں کرتا تھا اور دوسرا چھٹل خوری کیا کرتا تھا، پھر آپ نے ایک ہری ٹہنی لے کر اس کے پیچ سے دو ٹکڑے کیے اور ہر قبر پر ایک ٹکڑا گاڑ دیا، لوگوں نے پوچھا اے اللہ کے رسول ﷺ! آپ نے ایسا کیوں کیا؟ آپ نے فرمایا: ”شاید جب تک یہ ٹہنیاں خشک نہ ہوں ان پر عذاب میں کچھ تخفیف رہے۔“

اعتراض ①: محمد فاضل صاحب اس حدیث پر اعتراض کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ یہ حدیث کئی ناظم سے قرآن کے صریح خلاف ہے۔

قرآن میں عذاب قبر کا کہیں بھی اشارہ نہیں۔ ②

① بخاری کتاب الوضوء باب ما جاء في غسل البول، رقم: ۲۱۸

② عذاب قبر: ۲۶

**جواب:** گزارش ہے کہ یہ حدیث کسی بھی لحاظ سے قرآن مجید کے خلاف نہیں، قرآن مجید نے تو عذاب قبر کے برقن ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے، جیسا کہ بیان کیا جا چکا ہے۔

ہم آپ سے انتہائی ہمدردی کے ساتھ یہ پوچھنا چاہتے ہیں کہ بقول آپ کے۔ قرآن میں عذاب قبر کا کہیں بھی اشارہ نہیں، اس کی کیا وجہ ہے کہ نہیں تو قرآن مجید میں عذاب قبر کی طرف کیے گئے اشارات مل گئے مگر آپ کو وہ نظر نہ آئے۔ یاد رکھیں کہ اگر کسی خبر کے متعلق نفی اور اثبات دونوں اکٹھے ہو جائیں تو اس صورت میں اثبات مقدم ہوتا ہے، مثلاً عمرو نے کہا کہ زید نے فلاں کام کیا ہے، جب کہ بکراس کی نفی کرتا ہے، تو ایسی صورت میں عمرو کی بات کو ترجیح دی جائے گی، کیوں کہ بزرگ نے تو اپنے علم کے مطابق نفی کی ہے۔ فافہم و ستدبر یہاں بھی آپ کی طرف سے ہونے والی نفی پر ہمارا اثبات مقدم ہے۔ ان شاء اللہ اگر آپ بر احسوس نہ کریں تو ہم آپ سے پوچھ سکتے ہیں کہ ذرا یہ تو بتائیں۔

کیا آپ نے مکمل قرآن مجید پڑھا بھی ہے؟

اگر پڑھا ہے تو کیا کسی مستند عالم دین سے پڑھا ہے؟

کیا آپ نے قرآن مجید کے اس مفہوم کو سمجھا ہے جو نبی پاک ﷺ نے صحابہ کرام کو سمجھایا تھا؟  
کیا آپ کسی مستند دلیل سے یہ ثابت کر سکتے ہیں کہ نبی پاک، صحابہ کرام اور دوسرے سلف صالحین نے بھی یہ کہا ہو کہ عذاب قبر کا ذکر قرآن مجید میں نہیں ہے؟

میں مانتا ہوں کہ آپ کو اور آپ کے حواریوں کو قرآن مجید سے عذاب قبر کا اشارہ نہ ملا ہو، مگر اس کا مطلب یہ تو نہیں کہ آپ اپنی کم علمی کی بنا پر یہ نظرے لگاتے پھریں کہ قرآن میں عذاب قبر کا ذکر نہیں ہے۔

**اعتراض ④:** وہی غیر متلوکی بات بھی نہیں کہی جاسکتی، کیوں کہ وہی غیر متلوکے ذریعے وہی متلو

(قرآن) کے احکام پر عمل کرنے کے طریقے بتلائے اور سکھائے گئے ہیں۔ ①

**جواب:** الْحَمْدُ لِلّٰهِ، ثُمَّ الْحَمْدُ لِلّٰهِ، شکر ہے کہ آپ نے حدیث کو وہی غیر متلو تو تسلیم کیا، اب جب کہ آپ نے حدیث رسول کو وہی غیر متلو تسلیم کر لیا ہے تو عذاب قبر کو بھی تسلیم کر لیں،

عذاب قبر

147

کیوں کہ عذاب قبر تو وحی مملو اور وحی غیر مملود نوں سے ثابت ہے۔

کیا آپ اپنے اس دعوے کی کوئی ایک آیت یا حدیث دکھانکتے ہیں جس میں یہ ہو کہ وحی غیر مملو کے ذریعے وحی مملو کے احکامات پر صرف عمل کرنے کے طریقے بتائے اور سکھلانے جاتے ہیں اور بس؟

کیا وحی غیر مملو کے ذریعے سے وحی مملو کے محل کی تفسیر نہیں کی جاسکتی؟ اگر نہیں تو کیوں؟ نیز اگر کسی مکمل مسئلہ یا اس کے کسی جز کے بارے میں وحی مملو خاموش اور وحی غیر مملو سے بیان کر دے، تو کیا آپ اس کے بھی منکر ہوں گے؟ ذرا سوچیں کہ آپ کے یہ تمام ائمہ سید ہے اعتراضات کہیں براہ راست خالق کائنات پر تو نہیں ہو رہے۔

یاد رکھیں کہ اللہ تعالیٰ کی مرضی ہے، اس کے فیصلوں پر ہم راضی ہیں، وہ اپنے نبی کو کوئی مسئلہ وحی مملو کے ذریعے سے بتا دے، یا وحی غیر مملو کے ذریعے سے بتا دے، ہمیں یہ حق حاصل نہیں کہ اس کے فیصلو پر اعتراض کریں۔ آپ کو یہ کس نے کہا کہ وحی غیر مملو کے ذریعے سے وحی مملو کے احکام پر عمل کرنے کے صرف طریقے ہی بتائے جاتے ہیں۔ کیا یہ بات وحی مملو نے بیان کی ہے؟ وحی مملو تو بار بار اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ تمام مسائل میں۔ خواہ ان کا تعلق عقائد سے ہو یا عبادات اور معاملات سے ہو، وحی غیر مملو کی اطاعت کرو:

﴿ وَمَا أَشْكُمُ الرَّسُولُ فَخَدُوْهُ ﴾ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْا وَاتَّقُوا

اللَّهُ طِإِنَّ اللَّهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ ①﴾

”اور تمہیں جو کچھ بھی رسول دے، پس اسے لے لو، اور جس سے روکے پس (اس سے) رک جاؤ، اور اللہ سے ڈرو، بے شک اللہ سخت عذاب والا ہے۔“

اعتراض ②: یہ نہیں جب تک ہری رہیں گی، تسبیح کرتی رہیں گی، کی بات قرآن کے صریح خلاف ہے، کیوں کہ قرآن میں تو ہے کہ کائنات کا ذرہ ذرہ اللہ کی تسبیح، تعریف اور پاکی بیان کرنے میں ہر آن مصروف ہے۔ ③ ان سے قبر کی مٹی کے تمام ذرات کا ہر آن مصروف تسبیح

① الحشر: ۵۹

② بنی اسرائیل: ۴، الحجید: ۱، الصف: ۱۱، الجمعة: ۱، التغابن: ۱

وتعريف و پاکی بیان کرتے رہنا قطعی ثابت ہے، اس لیے نبی ﷺ جن پر قرآن نازل ہوا ہے وہ قرآن کے صریح خلاف ہرگز کوئی بات نہیں فرماسکتے۔ ①

**جواب:** اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کو وحی کے ذریعے سے بتایا کہ جب تک یہ ٹھنڈیاں خشک نہ ہوں گی، ان سے عذاب میں تخفیف رہے گی، یعنی عذاب کے ہلاکار ہنے کی مدت ٹھنڈیوں کا ہری رہنا ہے، یہ ہے حدیث کا صحیح مفہوم۔ مگر فاضل صاحب کیا لکھتے ہیں کہ ”جب تک یہ ٹھنڈیاں ہری رہیں گی، تسبیح کرتی رہیں گی، جس کی وجہ سے قبر والوں کے عذاب میں کمی رہے گی۔“

اس عبارت میں پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ الفاظ فاضل صاحب کے خود ساختہ ہیں، حدیث کے الفاظ اس طرح نہیں ہیں، اور پھر خاص کرتسبیح کی بات، یہ تو شارحین حدیث کا قول ہے، حدیث نہیں۔ اگر ہو بہاوی طرح حدیث کے الفاظ ہیں تو پھر فاضل صاحب حوالہ پیش کریں، جب کہ آپ نے تو اپنے پورے کتابچہ میں کہیں بھی حوالہ دینے کی زحمت نہیں اٹھائی، اور یہ سب اس لیے کہ اس سے ان کا خود ساختہ مفہوم نہیں لکھتا تھا۔ اپنے پاس سے الفاظ گھڑ کر لکھتے گئے ہیں۔

دوسری بات یہ کہ فاضل صاحب کی عبارت پر دوبارہ غور کریں، لکھتے ہیں: جب تک یہ ٹھنڈیاں ہری رہیں گی، تسبیح کرتی رہیں گی۔ اس عبارت میں خشک ٹھنڈیوں کے تسبیح نہ کرنے کا کہیں بھی ذکر نہیں ہے۔ اور نہ ہی کسی صحیح حدیث سے یہ ثابت ہے کہ آپ نے خشک ٹھنڈیوں کے تسبیح کرنے کی نظری کی ہو۔

تیسرا بات یہ ہے کہ اگر فرض کیا اس عبارت کو حدیث کے الفاظ مان بھی لیں تو پھر بھی اس کا مفہوم وہ نہیں بنتا جو فاضل صاحب نے بیان کیا ہے، اس میں تو صرف خبردی گئی ہے کہ ان ہری ٹھنڈیوں کی تسبیح سے عذاب میں کمی رہے گی دیگر ہری یا خشک ٹھنڈیوں کی تسبیح سے عذاب میں کمی نہیں ہوگی۔

**اعتراض ②:** عذاب قبر کا معاملہ غیب کا ہے اور غیب کا علم رسول اللہ ﷺ کو بغیر وحی کے،

## عذاب قبر

149

ذاتی طور پر نہیں ہو سکتا، چنان چہ آپ کے عالم الغیب ہونے کی قطعی نئی و تردید خود آپ کی زبانی قرآن میں موجود ہے۔<sup>①</sup>

**جواب:** الْحَمْدُ لِلّٰهِ آپ نے عذاب قبر کو تسلیم کیا۔ ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ عذاب قبر کا تعلق غیب سے ہے، اس میں اپنی عقل کے گھوڑے دوڑانے کی کوئی ضرورت نہیں۔ غیب کے معاملات اللہ تعالیٰ کے علاوہ ذاتی طور پر کوئی نہیں جانتا، ہاں اللہ تعالیٰ وحی کے ذریعے سے اگر کسی کو اس پر مطلع کر دے تو یہ الگ بات ہے۔

عالم برزخ کا تعلق بھی امور غیب سے ہے، اس میں پیش آنے والے حالات جتنے اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کو وحی کے ذریعے بتائے ہیں، آپ نے وہ اسی طرح امت تک پہنچادیے ہیں، اپنی طرف سے ان میں ایک ذرہ برابر بھی کوئی کمی بیشی نہیں کی، لہذا امت پر واجب ہے کہ وہ ان تمام خبروں پر ایمان رکھے جو اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کو وحی کے ذریعے سے بتادی ہیں۔ جنت اور دوزخ کی خبروں کا تعلق بھی غیب سے ہے، یہ سب اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کو وحی کے ذریعے بتائیں، ایسے ہی قبر کے معاملات ہیں۔ اگر آپ کے اعتراض کو مینظر رکھیں تو قرآن بھی محفوظ نہیں رہے گا۔ کیا اسی اعتراض کی بنا پر آپ قرآن کے بھی مکریں گے؟

**اعتراض ⑤:** پیشاب سے عدم احتیاط کے معاملے میں نہ صرف قرآن خاموش ہے بلکہ احادیث بھی خاموش ہیں اس لیے یہ معاملہ محل غور ہی نہیں بلکہ محل نظر بھی ہے۔<sup>②</sup>

**جواب:** جس چیز کے متعلق قرآن خاموش ہو کیا آپ اس کا محض اس لیے انکار کریں گے کہ اس کے متعلق قرآن خاموش ہے؟ غور کریں کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿فُلَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمٌ حِنْزِيرٌ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ۝ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ﴾

① ایضاً

② عذاب قبر: ۲۷

۱ رَحِيمٌ ﴿۱﴾

”آپ ان سے کہہ دیجیے! کہ جو وحی میری طرف آئی ہے اس میں تو میں کوئی ایسی چیز نہیں پاتا جو کھانے والے پر حرام کی گئی ہو، مگر یہ کہ وہ مردار ہو، یا خون ہو بھایا ہوا، یا خنزیر کا گوشت ہو، کیوں کہ وہ ناپاک ہے، یافتہ ہو کہ وہ چیز اللہ کے سوا کسی اور کے نام سے مشہور کر دی گئی ہو، پس جو شخص مجبور ہو جائے در آن حالیکہ وہ نہ تو (اللہ کے قانون کا) باغی ہو، اور نہ حد سے تجاوز کرنے والا ہو، پس بے شک تیراب بخشنے والا، رحم کرنے والا ہے۔“

اس آیت میں رسول اللہ ﷺ کو حکم دیا گیا ہے کہ آپ اعلان کر دیں کہ میرے پاس جو قرآن مجید کی وجی ہے اس میں تو میں صرف یہ چیزیں حرام پاتا ہوں، مردار، بہتا ہو اخون، خنزیر کا گوشت، اور جو چیز غیر اللہ کے لیے مشہور کر دی جائے۔

اب آپ خود غور کریں! کہ ان چار چیزوں کے علاوہ اور کبھی کئی چیزیں ایسی ہیں جو یقیناً فاضل صاحب کے نزدیک بھی حرام ہیں، مثلاً کتا، بلی، بھیڑیا، شیر، سانپ، بچھو، پیشاب، پاخانہ، آپ کے قانون کے مطابق تو یہ بھی حلال بنتی ہیں، کیوں کہ ان کی حرمت کا ذکر قرآن میں نہیں ہے۔ دوسرے لفظوں میں یہ کہ ان کے متعلق قرآن دیے ہی خاموش ہے جیسے پیشاب سے عدم احتیاط کے بارے میں خاموش ہے۔ فَفَهُمْ وَتَذَبَّرُ

آپ کا یہ کہنا بھی منی بر جہالت ہے کہ پیشاب سے عدم احتیاط کے بارے احادیث خاموش ہیں۔ اس لیے کہ احادیث میں تو پیشاب سے عدم احتیاط کرنے والے کے لیے عذاب قبر کی بشارت ہے۔ ذیل میں چند احادیث پیش خدمت ہیں۔

عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ حَسَنَةَ قَالَ: أَنْطَلَقْتُ أَنَا وَعَمْرُو بْنُ الْعَاصِ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَخَرَجَ وَمَعَهُ دَرَقَةٌ ثُمَّ أَسْتَرَّ بِهَا، ثُمَّ بَالَّ، فَقُلْنَا: أَنْظُرُوا إِلَيْهِ يَوْلُ كَمَا تَبُولُ الْمَرْأَةُ: فَسَمِعَ ذَلِكَ فَقَالَ:

«اَلَّمْ تَعْلَمُوا مَا لَقِيَ صَاحِبُ بَنِي اسْرَائِيلَ؟ كَانُوا اِذَا أَصَابَهُمُ الْبُولُ

فَطَعُوا مَا اَصَابَهُ الْبُولُ مِنْهُمْ، فَنَهَا هُمْ، فَعَذَابٌ فِي قَبْرِهِ» ①

”سیدنا عبدالرحمن بن حنیف رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں اور عمر و بن عاص نبی ﷺ کے پاس گئے، آپ نکلے اور ایک ڈھال سی۔ جو آپ کے ساتھ تھی۔ کی آڑ کر کے پیشاب کرنے لگے، ہم نے کہا کہ دیکھو آپ ایسے پیشاب کرتے ہیں جیسے عورت پیشاب کرتی ہے، آپ نے یہ سن کر فرمایا: ”کیا تم نہیں جانتے جو حال بنی اسرائیل کے ایک شخص کا ہوا تھا۔ ان (بنی اسرائیل) میں سے جب کسی کو پیشاب لگ جاتا تو وہ اس مقام کو کاث ڈالتے تھے، اس شخص نے انھیں اس سے منع کیا تو اسے قبر میں عذاب دیا گیا۔“

عنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَكْثُرُ عَذَابِ الْقَبْرِ مِنَ الْبُولِ» ②

”سیدنا ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اکثر عذاب قبر پیشاب کی وجہ سے ہوتا ہے۔“

اعتواض ③: چغلی پر جو عذاب دیا جائے گا اس کا ذکر تو قرآن میں موجود ہے، مخوظ رہے کہ

یہ عذاب حشر کے دن فیصلے بعد آخترت میں دیا جائے گا قبریا برزخ میں نہیں؟ ④

جواب: آپ کتاب و سنت سے اپنے اس باطل دعویٰ کی دلیل پیش کر کے ثابت کریں کہ چغل خور کو برزخ میں عذاب نہیں ہوگا۔

گز شہ سطور میں ہم یہ بتاچکے ہیں کہ اشد العذاب تو فیصلے کے بعد ہی قیامت والے دن ہو گا مگر ادنیٰ عذاب یہاں دنیا اور برزخ میں مجرموں کو دینا اللہ تعالیٰ کا قانون ہے۔

① ابو داؤد، کتاب الطهارة، باب الاستبراء من البول، رقم: ۲۲ اشیخ البانی اس کے موقوف ہونے کو صحیح بتلاتے ہیں۔

② ابن ماجہ، کتاب الطهارة، باب التشديد في البول، رقم: ۳۴۸ اشیخ البانی نے اسے صحیح کہا ہے۔

③ عذاب قبر: ۲۷

﴿وَلَنْدِيَقُنْهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَذْنَى دُونَ الْعَذَابِ الْأَكْبَرِ لَعْلَهُمْ يَرْجِعُونَ﴾<sup>①</sup>

”اور ہم انھیں (قیامت کے) بڑے عذاب سے پہلے ہلکے عذاب کا مزہ بھی ضرور چکھائیں گے، شاید وہ (انپی روشن سے) بازا آ جائیں۔“

**اعتراض** <sup>②</sup>: خارجی امور سے اللہ کے مقرر کردہ عذاب میں کی یا تخفیف ہونے کی بات دراصل اللہ کی فرمانروائی قدرت و اختیار کے ناقص و کمزور ہونے پر دال ہے، اس لیے یہ حدیث گھٹی ہوئی ہے۔<sup>③</sup>

**جواب**: جواب سے پہلے میں فاضل صاحب سے یہ پوچھنا چاہتا ہوں کہ آپ ہر اعتراض کے آخر میں جو یہ کہتے ہیں کہ یہ حدیث من گھڑت ہے، جھوٹی ہے، برائے مہربانی جس راوی نے یہ حدیث گھڑی ہے اس کا کوئی اتنے پتا بھی بتا دیا کریں۔ اگر آپ یہ ثابت کر دیں کہ فلاں راوی نے یہ حدیث گھڑی ہے تو یہ آپ کا امت پر احسان ہوگا۔

کیا آپ امام بخاری، امام مسلم، ابو داؤد، ترمذی، ابن ماجہ، داری وغیرہم من الحمد شین ﷺ سے یہ توقع رکھتے ہیں کہ انہوں نے یہ حدیث گھڑی ہو گی؟ اگر آپ کے دماغ میں کسی شیطان نے یہ بات ڈال دی ہے تو پہلے اپنے دماغ کا علاج کروائیں، پھر مدد شین کرام کے حالات پڑھیں، آپ کو پتہ چلے گا کہ ان لوگوں نے حدیث کے لیے کتنی محنتیں کیں ہیں۔

اب آتے ہیں آپ کے اعتراض کی طرف۔ تو گزارش ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ خود ہی کسی خارجی امر سے عذاب میں کی یا تخفیف کر دے تو اس بارے میں آپ کا کیا فتویٰ ہو گا؟

اگر اللہ تعالیٰ اپنے بندوں سے کسی کو سزادلو سکتا ہے تو سزا میں کسی بھی کروا سکتا ہے، وہ **﴿فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ﴾** ”جو چاہے اسے کر گز رے“ ہے، اللہ تعالیٰ مالک الملک ہے، اپنے بندوں سے جو چاہے کروا سکتا ہے، بندے تو اس کے حکم کے پابند ہیں، ہمارا یہ ایمان ہے کہ

نَبِيُّ مُّصَّلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَفَرَ إِلَيْكُمْ فِي يَوْمِ أُولَئِكَ الْأَيَّامِ نَفَرَ إِلَيْكُمْ مِّنْ كُلِّ طَرْفٍ مِّنْهُمْ بِكُلِّ هِمَةٍ كَمَا كَانُوا يَنْفَعُونَكُمْ فَإِنْ يَأْتُوكُمْ مِّنْ أَنْهَىٰ الْأَهْمَاءِ فَلَا يُؤْخِذُوهُمْ إِنَّمَا يُنْهَا عَنِ الْأَهْمَاءِ مَا يُنْهَا عَنِ الْأَهْمَاءِ ۝ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْأَهْمَاءِ إِنَّهُ لَوَحْيٌ مِّنْ رَّبِّهِ ۝

حدیث نمبر ②

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ، عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ قَالَ قَالَ أَبُو سَعِيدٍ: وَلَمْ أَشْهَدْهُ مِنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَلِكِنْ حَدِيثُهُ زَيْدٌ بْنُ ثَابِتٍ قَالَ: بَيْنَمَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي حَائِطِ لِبْنِي النَّجَارِ، عَلَى بَغْلَةِ لَهُ، وَنَحْنُ مَعَهُ، إِذْ حَادَثَ بِهِ، فَكَادَتِ تُلْقِيَهُ، وَإِذَا أَفْبَرَ سِتَّةً أَوْ خَمْسَةً أَوْ أَرْبَعَةً. قَالَ: كَذَا كَانَ يَقُولُ الْجَرِيرُ. فَقَالَ: «مَنْ يَعْرِفُ أَصْحَابَ هَذِهِ الْأَقْبَرِ؟» فَقَالَ رَجُلٌ: أَنَا. قَالَ: «فَمَتَى مَا تَهُلُّاً؟» قَالَ: مَاتُوا فِي الْأَشْرَاكِ. فَقَالَ: «إِنَّ هَذِهِ الْأُمَّةَ تُبَشِّلِي فِي قُبُورِهَا، فَلَوْلَا أَنْ لَا تَدَافِنُوا، لَدَعُوتُ اللَّهَ أَنْ يُسْمِعَكُمْ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ الَّذِي أَسْمَعْتُمْهُ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا بِوَحِيهِ فَقَالَ: «تَعَوَّذُو بِاللَّهِ مِنْ عَذَابِ النَّارِ» فَقَالُوا: نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ عَذَابِ النَّارِ. فَقَالَ: «تَعَوَّذُو بِاللَّهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ». فَقَالَ: «تَعَوَّذُو بِاللَّهِ مِنَ الْفِتْنَ، مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ» قَالُوا: نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الْفِتْنَ، مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ. قَالَ: «تَعَوَّذُو بِاللَّهِ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَاجِ» قَالُوا: نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَاجِ.

”سیدنا ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ میں نے یہ حدیث نبی ﷺ سے خوندیں سنی، بلکہ زید بن ثابت رضی اللہ عنہ سے سنی ہے وہ کہتے تھے کہ ایک مرتبہ نبی ﷺ سے بھی نجار کے باغ میں ایک چمپر جا رہے تھے اور ہم بھی آپ کے ساتھ تھے، اتنے میں وہ چمپر بھڑکا، پس قریب تھا کہ وہ آپ کو گردے، وہاں پر چھپا یا پانچ یا چار قبریں تھیں، آپ نے فرمایا: ”کوئی جانتا ہے کہ یہ قبریں کن کن کی ہیں؟ پس ایک شخص نے کہا میں جانتا ہوں، آپ نے فرمایا: ”کہ یہ کب مرے تھے؟ اس آدمی نے کہا شرک کے زمانے میں۔ آپ نے فرمایا: ”کہ قبروں میں اس امت کا امتحان ہوگا، پس اگر (اس بات کا ذر) نہ ہوتا کہ تم مردے دن کرنا چھوڑ دو گے تو میں اللہ سے دعا کرتا کہ وہ تمہیں بھی قبر کا عذاب سنا دے جو (اس وقت) میں سن رہا ہوں، پھر آپ نے ہماری طرف متوجہ ہو کر فرمایا: ”کہ آگ کے عذاب سے اللہ کی پناہ مانگو۔“ صحابہ نے کہا: کہ ہم پناہ مانگتے ہیں آگ کے عذاب سے۔ پھر آپ نے فرمایا: ”کہ قبر کے عذاب سے اللہ کی پناہ مانگو۔“ صحابہ انہوں نے کہا: ہم قبر کے عذاب سے پناہ مانگتے ہیں۔ پھر آپ نے فرمایا: ”کہ چھپے اور ظاہر فتوں سے اللہ کی پناہ مانگو۔“ صحابہ نے کہا: ہم چھپے اور ظاہر فتوں سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔ پھر آپ ﷺ نے فرمایا: ”کہ دجال کے فتنے سے اللہ کی پناہ مانگو۔“ صحابہ نے کہا: ہم دجال کے فتنے سے بھی اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔

**اعتراض ①:** فاضل صاحب نے صحیح مسلم کی اس حدیث کو بھی اعتراضات سے نہیں چھوڑا، کہتے ہیں: اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ قبر والوں پر عذاب ہونے کا علم نبی ﷺ کے چمپر کو نبی سے پہلے ہوا۔ کیا اللہ تعالیٰ کے رسول کی اس سے زیادہ کچھ اور تو ہیں ہو سکتی ہے؟<sup>①</sup>

**جواب:** ①..... فاضل صاحب! میں نے مکمل حدیث مع عربی متن کے بیان کر دی ہے، آپ اس میں ہمیں یہ دکھادیں کہ چمپر کو عذاب قبر کا علم نبی ﷺ سے پہلے ہو گیا تھا اور نبی ﷺ کو اس کا علم بعد میں ہوا، ﴿فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُرُدُّهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ﴾

۲..... انسانی فطرت ہے کہ اگر اسے بغیر طلب کے ہی کوئی مسئلہ بتا دیا جائے تو وہ اسے اتنی اہمیت نہیں دیتا جتنی اہمیت اس مسئلہ کو دیتا ہے جس کی اسے طلب ہو۔ خچر کے بدکنے کو دیکھ کر ظاہری بات ہے کہ صحابہ کرام میں یہ تڑپ پیدا ہوئی ہوگی، کہ معلوم تو کریں خچرنے آپ کے ساتھ ایسی حرکت کیوں کی ہے؟ لہذا آپ نے جب صحابہ کی تڑپ کو دیکھا تو بتا دیا۔

۳..... قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے سیدنا سلیمان علیہ السلام کے متعلق فرمایا:

﴿ وَ تَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِي لَا أَرَى الْهُنْدَهُ ۝ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَافِلِينَ ۝ لَا عَذِيلَنَّهُ عَذَابًا شَدِيدًا أَوْ لَا اذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَسْأَتِيَنِي بِسُلْطَنٍ مُّبِينٍ ۝ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِينِدٍ فَقَالَ أَخْطُثْ بِمَا لَمْ تُحِظِّ بِهِ وَ جِئْتُكَ مِنْ سَبَابًا ۝ بِسَبَابًا يَقِينٍ ۝ إِنِّي وَجَدْتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَ أُوتِيَتِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَ لَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ ۝ وَجَدْتُهَا وَ قَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَ رَزَّئَنَ لَهُمُ الشَّيْطَنُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْعَدُونَ ۝ أَلَا يَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ يَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَ مَا تُعْلِنُونَ ۝ ﴾

”(پھر ایک موقعہ پر) سلیمان علیہ السلام نے پرندوں کا جائزہ لیا تو کہنے لگے: کیا بات ہے مجھے ہدہ نظر نہیں آ رہا، کیا وہ کہیں غائب ہو گیا ہے؟ (ایسی بات ہوئی) تو میں اسے سخت سزا دوں گا، یا اسے ذبح کر دوں گا، یا وہ میرے سامنے کوئی معقول وجہ پیش کرے۔ تھوڑی ہی دیرگزری تھی کہ (ہدہ آ گیا اور) کہنے لگا: میں نے وہ کچھ معلوم کیا ہے جو ابھی تک آپ کو معلوم نہیں۔ میں سب سے متعلق ایک یقینی خبر آپ کے پاس لا یا ہوں، میں نے دیکھا کہ ایک عورت ان پر حکمرانی کرتی ہے، جسے سب کچھ عطا کیا گیا ہے اور اس کا تخت عظیم الشان ہے۔ میں نے (یہ بھی) دیکھا کہ وہ خود اور اس کی قوم اللہ کو چھوڑ کر سورج کو سجدہ کرتے ہیں، اور شیطان نے ان کے لیے ان کے اعمال کو آ راستہ کر

## عذاب قبر

کے انہیں راہ (حق) سے روک دیا ہے، لہذا وہ راہ (حق) نہیں پار ہے، اس اللہ کو سجدہ نہیں کرتے جو ان چیزوں کو نکالتا ہے جو آسمانوں اور زمین میں پوشیدہ ہیں، اور وہ سب کچھ جانتا ہے جسے تم چھپاتے ہو اور جسے تم ظاہر کرتے ہو۔“

ان آیات میں واضح طور پر یہ بیان کیا گیا ہے کہ اہل سما پر ایک عورت کا حکمرانی کرنا اور سورج کی پرستش کرنے کا علم اللہ تعالیٰ کے جلیل القدر پیغمبر جناب سلیمان علیہ السلام کو نہیں تھا بلکہ آپ سے پہلے ایک چھوٹے سے پرندے ہدہ کو ہوا، اور پھر یہ کہ اس پرندے نے بھری مجلس میں آ کر حضرت سلیمان علیہ السلام کے سامنے بر ملا طور پر کہا کہ مجھے ان باتوں کا علم ہے جن کا علم آپ کو نہیں۔

اب یہاں سوال یہ ہے کہ کیا ہدہ نے سلیمان علیہ السلام کے سامنے یہ بات کہہ کر آپ کی گستاخی کی ہے؟ اور کیا قرآن مجید نے یہ واقعہ بیان کر کے جناب سلیمان علیہ السلام کی (نعوذ باللہ) تو ہیں کی ہے؟ یہاں جو جواب آپ کا ہو گا ہمارا بھی وہی جواب ہو گا۔

فاضل صاحب! کے تمام اعتراضات قرآن مجید پر ہو رہے ہیں، کہیں ایسا تو نہیں کہ آپ کتاب و سنت پر اعتراض کر کے غیروں کے لیے چور دروازے کھول رہے ہیں؟  
اعتراض ②: قبرستانوں میں عموماً جانور چڑتے پھرتے ہیں لیکن کبھی یہ دیکھنے میں نہیں آیا کہ کوئی جانور بدک کر قبرستان سے بھاگ نکلا ہو۔ اس لیے یہ حدیث بھی گھٹری ہوئی ہے۔ ①

**جواب:** ①..... ہمارے ہاں دیہاتوں میں بعض لوگ یوں کیا کرتے تھے، کہ اگر کوئی جانور مثلاً گھوڑا، گدھا، بیل وغیرہ تک کرتا تو وہ اسے قبرستان میں باندھ آتے، جس سے جانور کے پیسے چھوٹ جاتے۔ پوچھنے پر وہ لوگ اپنے علم کے مطابق جواب دیتے کہ قبرستان میں ہوائی چیزیں (جنات، بھوت) رہتی ہیں جو جانوروں کو ڈراٹتے ہیں، لیکن جب اللہ تعالیٰ نے ہمیں علم دیا، احادیث پڑھیں، تو پتہ چلا کہ قبرستان میں جانور جنات یا بھوتوں سے نہیں بلکہ قبر میں مردوں کو ہونے والے عذاب سے ڈرتے تھے جس کی وجہ سے ان کے پیسے چھوٹ جاتے تھے۔

②..... آپ نے دیکھا ہو گا کہ جن لوگوں کے گھر ایئر پورٹ، ریلوے لائن یا کسی

جی اُنی روڈ کے قریب ہیں وہ مسلسل شور شراب سنبھلنے کی وجہ سے اس کے عادی ہو چکے ہیں، گواہ ان کی شور سے دوستی ہو چکی ہے، لیکن اگر کوئی اجنبی شخص ان کے پاس مہمان چلا جائے تو اس بے چارے کو تو ساری رات نیند نہیں آتی، وہ پریشان ہوتا ہے۔ لیکن اگر وہ چند دن وہاں ٹھہرے تو وہ بھی ان کے ساتھ عادی بن جاتا ہے۔

خود میرے ساتھ بھی ایسا ہی ہوا، میں پہلے ایک گاؤں میں رہتا تھا، تعلیم کے سلسلے میں جب لاہور کا رخ کیا تو جہاں پر میں نے رہائش رکھی وہاں ساتھ ہی مارکیٹ تھی جس کے پاس سے ایک بڑا روڈ گز رہتا تھا، جس پر مسلسل ٹریفک چلتی رہتی تھی، مجھے ابتدائی مہینوں میں بڑی مشکل کا سامنا کرنا پڑا، نیند نہ آتی، اگر آتی تو ذرا سا ہارن بنتے پر پھر آنکھ کھل جاتی، لیکن آہستہ آہستہ شہر میں رہ کر شور سنبھلنے کا عادی بن گیا، اب صورت حال یہ ہے کہ میری رہائش ایک جی اُنی روڈ کے بالکل قریب ہے، جہاں چوبیں گھنٹے ٹریفک کا ہجوم رہتا ہے، ہارن بجھتے رہتے ہیں، کبھی کدھر سے گازی آ رہی ہے، کبھی کدھر سے، مگر ہمیں اب کوئی پریشانی یا بے سکونی محسوس نہیں ہوتی، مہمان حضرات آتے ہیں تو کہتے ہیں کہ بڑی بہادری کی بات ہے کہ اتنے شور میں رہتے ہو، ہم کہتے ہیں کہ اب ہماری شور سے دوستی ہو گئی ہے۔ یہی حال جانوروں کا ہوتا ہے کہ وہ بھی قبرستانوں کے گرد و نواح میں رہ کر آوازیں سنبھلنے کے عادی بن جاتے ہیں، اس لیے وہ بدک کر قبرستانوں سے نہیں بھاگتے مگر جو جانور اجنبی ہوں، کبھی کبھی قبرستان کے پاس سے گزرتے ہوں وہ ڈر جاتے ہیں۔

**ڈاکٹر ابو جابر علی اللہ فرماتے ہیں:**

دنیا میں جانور بھی دو قسم کے ہیں، ایک وہ شہری جانور جو سڑک پر سائز کی زبردست آواز سے بھی متحرک نہیں ہوتے۔ دوسرا تھرپار کر کے علاقے کے جانور جو دور سے کسی کار کی آواز سن کر ایسے بدواس ہو کر اور گھبرا کر بھاگتے ہیں کہ انسان جیران رہ جاتا ہے، الہذا قبر کی آواز سے بھی ڈھیٹ قسم کے جانور تو نہیں بدکتے بلکہ یہ آوازیں ان کی روزمرہ کا معمول اور فطرت ثانیہ بن جاتی ہے، جب کہ حساس قسم کے جانور اس سے بدکتے ہیں۔<sup>①</sup>

## عذاب قبر 158

۲..... ممکن ہے بسا اوقات قبرستان میں جانور نبھی ڈرتے ہوں جس کی کئی وجوہات ہو سکتی ہیں:

✿..... اللہ تعالیٰ جانوروں کو بھی اہل قبور کی چیخ و پکار جب سنانا چاہے تو وہ سختے ہیں ورنہ نہیں۔

✿..... ضروری نہیں کہ ہر وقت ہی اہل قبور عذاب کی وجہ سے چیخ و پکار میں بٹلا رہیں، بسا اوقات اللہ تعالیٰ ان کے عذاب میں کمی بھی کر سکتا ہے۔

✿..... ہم دیکھتے ہیں کہ کئی دفعہ انسان کو سزا دیتے وقت اس کا منہ وغیرہ بڑی سختی سے بند کر دیا جاتا ہے تاکہ آواز ہی نہ نکلے۔ اب سزا سے ملتی ہے، اس کی مار پائی ہوتی ہے، لیکن کوشش کے باوجود اس کی چیخ و پکار سنائی نہیں دیتی، یعنی چیخ و پکار سزا کے لیے ضروری نہیں۔

### حدیث نمبر ①

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ أَنَّهُ حَدَّثَهُمْ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ، وَتَوَلَّى عَنْهُ أَصْحَابَهُ، إِنَّ اللَّهَ يَسْمَعُ قَرَاعَ يَعَالِيهِمْ» وَفِي روایة مسلم «إِذَا أَنْصَرَفُوا» ①

”سیدنا انس بن مالک رض نبیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:“ بے شک بندہ جب اپنی قبر میں دفن کیا جاتا ہے، اور اس کے ساتھی واپس پہنچتے ہیں، تو وہ اپنے (پہنچنے والے) ساتھیوں کے جوتوں کی آواز سنتا ہے۔“

**اعتراض ①:** یہ حدیث قرآن کے قطعی خلاف ہے۔ کیوں کہ قرآن میں تو یہ ہے کہ مردہ زندوں کی پکار نہیں سن سکتا۔ ②

**جواب:** حدیث میں صرف جوتوں کی آواز کا سننا آیا ہے، نہ کسی کی پکار کا۔ آپ اعتراض کرنے سے پہلے کم از کم حدیث کو عربی عبارت سیست اچھی طرح پڑھ تو لیا کریں۔

① بخاری، کتاب الجنائز، باب ما جاءَ فِي عَذَابِ الْقَبْرِ، رقم: ۱۳۷۴۔ مسلم، کتاب

الجنة ونعيمها، باب العرض المقعد على الميت وعذاب القبر، رقم: ۷۲۱۷

② ایضاً

## عذاب قبر

عام حالات میں مردہ زندوں کی آواز، پکارنیں سن سکتا اور نہ کسی زندہ میں اتنی بہت ہے کہ وہ مردوں کو اپنی پکار سنا سکے۔ البتہ کسی خاص وقت میں اللہ تعالیٰ اگر مردے کو کسی کی آواز سنانا چاہے تو سکتا ہے، اس کے لیے کوئی مشکل نہیں، مگر اس کا مطلب یہ ہرگز نہیں کہ مردے کو ہر وقت اللہ تعالیٰ زندوں کی آواز پکار سنا ۔ یعنی اللہ تعالیٰ ایسا کر سکتا ہے مگر وہ کرتا نہیں، کیوں کہ اس کا قانون ہے کہ جب کوئی شخص اس دنیا سے چلا گیا تو اس کے اس دنیا والوں سے رابطہ منقطع ہو گئے۔

حافظ محمد عبد اللہ محمد روضو پڑی حَفَظَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فرماتے ہیں:

یہ ایک اصولی مسئلہ ہے کہ جو بات خلاف قیاس ہو وہ اپنے مورد میں بند رہتی ہے، یعنی جس محل میں وارد ہو گی اس سے دوسرے محل میں جاری نہ کی جائے گی، مثلاً نبی کے ہاتھ کوئی سمجھہ طاہر ہو تو اس سے یہ مطلب نہیں لکھتا کہ اب نبی کو کلی اختیار ہے، جس وقت چاہے، کوئی بات کرے، بلکہ جس وقت جو بات اللہ نے نبی کے ہاتھ پر اس قسم کی طاہری کی وہ اسی محل میں سمجھی جائے گی۔

آگے مزید فرماتے ہیں:

جب یہ بات سمجھ میں آگئی کہ جو بات خلاف قیاس ہو وہ موردنامہ میں بند رہے گی تو اب دیکھنا چاہیے کہ مردے کا سننا موافق قیاس ہے یا مخالف، ظاہر ہے کہ یہ مخالف قیاس ہے کیوں کہ ہم دیکھتے ہیں کہ جو مستقرق (یعنی گہری) نیند سو جائے وہ نہیں سنتا، حالانکہ روح اندر موجود ہوتی ہے، تو مردہ کس طرح سن سکتا ہے؟ اگر مان لیا جائے کہ روح کو بدن کے ساتھ کچھ تعلق رہتا ہے تو بھی مردے کا نامہ خلاف قیاس ہے اور عقل اس بات کے سمجھنے سے قاصر ہے۔

مزید فرماتے ہیں:

جن احادیث میں نامہ کا ذکر آیا ہے وہ اپنے اپنے محل پر بند رہیں گی، مثلاً اگر کسی صحیح حدیث میں آیا ہو کہ مردے سلام سنتے ہیں یا جواب دیتے ہیں تو یہ شک سلام کا سننا یا جواب دینا ثابت ہو جائے گا نہ کہ تمام باتوں کا، خواہ وہ سلام من کر جواب دیتے ہوں یا فرشتے ان کو

پہنچا دیتے ہوں۔ ①

حافظ محمد عبد اللہ محدث روپڑی علیہ السلام کی عبارت سے جو چیز واضح ہوئی وہ یہ کہ اصولی طور پر مردے نہیں سنتے لیکن اگر کسی صحیح حدیث میں ساعت کا ذکر آجائے تو وہ اپنے محل پر بند رہے گا۔ اس لیے کہ جوبات خلاف قیاس ہو وہ اپنے مورد میں ہی بند رہتی ہے۔

دوسری بات یہ کہ جو توں کی آواز کے سننے کو ہم خلاف قرآن نہیں کہیں گے، بلکہ اسے عام اصول سے مستثنیٰ قرار دیں گے مثلاً عام اصول یہی ہے کہ انسانوں کو اللہ تعالیٰ نے مرد اور عورت کے ملے جلے نطفے سے پیدا کیا، مگر عیسیٰ، آدم اور حوا کی پیدائش اس عام اصول کے خلاف نہ ہوگی، بلکہ اسے اس عام اصول سے مستثنیٰ قرار دیا جائے گا۔ اس کی مزید وضاحت آگے آئے گی، ان شاء اللہ

اب آپ مذکورہ حدیث کے الفاظ پر غور کریں:

«إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرٍ» ”جب مردہ اپنی قبر میں رکھا جاتا ہے۔“ مفہوم مخالف یہ ہنا، کہ قبر میں دفن کرنے سے پہلے اسے کچھ سنائی نہیں دیتا، یہوی، بچے، عزیز واقارب دھاڑیں مار مار کر رور ہے ہوتے ہیں مگر مردے کے کان پر جوں تک نہیں رینگتی، اسے معلوم ہی نہیں کہ دنیا والے میرے ساتھ کیا کچھ کر رہے ہیں۔

«وَتَوَلَّى عَنْهُ أَصْحَابَةً» ”دفن کرنے کے بعد جب اس کے ساتھی واپس پلتے ہیں۔“ معلوم ہوا کہ جب تک ساتھی وہاں قبر پر کھڑے تھے، اس وقت تک تو آواز نہیں سن سکا، مگر جب چلنے لگے تو پھر ان کی آواز سنی اور آواز بھی کسی چیز کی؟ فرمایا: «قَرْعَ نِعَالِهِمْ» ”اپنے ساتھیوں کے جو توں کی آواز“ غور کریں کہ جب وہ لوگ اس کے پاس تھے، قبر پر کھڑے تھے، اس وقت اس میں اتنی قوت ساعت نہیں تھی کہ ان کی آوازوں کو سن سکتا مگر اب جب کہ وہ چلنے لگے تو معمولی سی قوت ساعت چند لمحوں کے لیے اللہ تعالیٰ نے اسے دے دی، تاکہ اسے پتہ چلے کہ تیرے وہ دوست یا رجن کے ساتھ تو دنیا میں بڑا مست رہتا تھا، جن

عناب قبر ۱۶۱

کی محفلیں تجھے یادِ الہی سے غافل رکھتی تھی، دیکھ آج وہ تجھے اس اندر ہر کو ٹھڑی میں بند کر کے جا رہے ہیں، نہ وہ تیری کسی پکار کوں سکتے ہیں اور نہ ہی تو ان کی پکار کوں سکتا ہے، وہ جا رہے ہیں، اگر یقین نہیں آتا تو ان کے قدموں کی آہٹ تجھے سنا دیتا ہوں، پھر اللہ تعالیٰ چند لمحوں کے لیے، واپس جانے والے ساتھیوں کے جتوں کی آواز سنا دیتا ہے، تاکہ اس کی حسرت وندامت میں مزید اضافہ ہو۔

چند لمحوں کے لیے جتوں کی آواز کا سنسنہ قرآن کے ہر گز خلاف نہیں، کیوں کہ قرآن کا خطاب عام ہے جب کہ یہ ایک خاص وقت میں، خاص ساتھیوں کی، خاص آواز، کا سنسنہ ہے جو کہ اس عام سے متینی ہے۔ قرآن مجید میں اس طرح کے کسی عام اصول سے کسی خاص چیز کے متینی ہونے کی بکثرت دلیلیں موجود ہیں۔

**مثلًا قرآن مجید میں ہے:** ﴿فَيْلَ الْأَنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ﴾ ”ہلاک کیا گیا انسان وہ کیسا ناٹکرا ہے۔“ ①

اب یہاں سوال یہ ہے کہ کیا انبیاء کرام انسان تھے یا نہیں؟ اگر انسان تھے تو کیا وہ بھی ناٹکرے تھے؟ معلوم ہوا کہ یہاں عام انسانوں کی بات ہو رہی ہے مگر خاص انسان اس سے متینی ہیں، حضرات انبیاء کرام کا صابر و شاکر ہونا قرآن کے اس مقام کے ہر گز خلاف نہیں۔

② ﴿مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ۝ مِنْ نُطْفَةٍ ۝ خَلَقَهُ فَقَدَرَهُ ۝﴾ ”اسے (انسان کو) اس (اللہ) نے کس چیز سے پیدا کیا؟ نطفے سے اس کو پیدا کیا، پھر اس کی تقدیر مقرر کی۔“

اب یہاں بھی آپ دیکھ لیں کہ فرمایا: انسان کو نطفے سے پیدا کیا، مگر آدم، حوا، عیسیٰ ﷺ اس عام حکم سے متینی ہیں۔

③ ﴿ثُمَّ السَّبِيلَ يَسِّرْهُ لَهُ﴾<sup>①</sup> ”پھر اس کے لیے راستہ آسان کر دیا۔“ مفسرین نے اس کے دو مفہوم بیان کیے ہیں۔

① خیر اور شر کے راستے آسان کر دیے، مگر دیکھ لیں کہ اس کے باوجود خیر بڑی مشکل سے ملتی ہے، صحابہ کرام مثلاً سلیمان فارسی، صہیب روی رض غیرہماں خیر حاصل کرنے کے لیے کتنے کٹھن سفر کیے اور آج بھی یہی صورت حال ہے کہ خیر شر کے مقابلے میں مشکل سے ملتی ہے، مگر اللہ کا فرمان ہے کہ ہم نے آسان کر دی۔

② دوسرا مفہوم یہ کہ پیدائش کے وقت ماں کے پیٹ سے باہر آنے کے تمام راستے آسان کر دیے۔ مگر اس کے باوجود بے شمار بچے ہستا لوں میں بڑے خطرناک آپریشن کے ذریعے پیدا ہوتے ہیں، با اوقات بوقت پیدائش تکلیف کی وجہ سے موت بھی واقع ہو جاتی ہے۔

③ ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ﴾<sup>②</sup> ”یقیناً ہم نے انسان کو بہترین صورت میں پیدا کیا۔“ سورت المؤمنون میں فرمایا: ﴿قَبْرَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ﴾<sup>③</sup> ”برکتوں والا ہے وہ اللہ جو سب سے بہترین پیدا کرنے والا ہے۔“ مگر بے شمار لوگ ایسے ہوتے ہیں جو خوبصورت نہیں ہوتے، کوئی نہ کوئی عیب ضرور ہوتا ہے، مثلاً: انہاپن، اپانچ، پاگل اور دیگر معدور و مغلون لوگ۔

یہاں فاضل صاحب کا کیا جواب ہے؟ کیا یہاں بھی آپ حقیقت کے مکر ہوں گے؟ ابھی یہ چند مثالیں میں نے پیش کیں ہیں ورنہ اس طرح کی بے شمار امثال ایسی ہیں جو خود قرآن نے بیان کی ہیں، جہاں خطاب عام ہے مگر خاص اس سے مستثنی ہیں۔ عربی کا مقولہ ہے القليل کلمعدوم ”قلیل نہ ہونے کی طرح ہے۔“

مرے کی بات یہ کہ نہ صرف مکرین عذاب قبر بلکہ ان کے بڑوں کے جو اعترافات

❶ ۸۰ / عبس:

❷ ۹۵ / التین:

❸ ۲۳ / المؤمنون:

حدیث نبوی ﷺ پر ہیں، ٹھیک وہی اعتراضات قرآن مجید بھی فٹ بیٹھتے ہیں اس کے باوجود ان کی غلط ذہنیت ٹھکانے نہیں آتی۔

آج یہ منکرین حدیث، احادیث نبویہ ﷺ پر اپنے بودے اعتراضات کر کے اسے مخلوک بنانے کی ناکام کوششوں میں مصروف ہیں، کل دیکھنا یہی لوگ قرآن مجید پر بھی اعتراضات کریں گے۔ یہ لوگ احادیث نبویہ ﷺ پر اعتراضات کر کے براہ راست کوئی نہیں کے تاجدار ﷺ کی نبوت و رسالت کو داغ دار کرنے کی ناکام کوششوں میں لگے ہوئے ہیں اور غیر مسلموں کے لیے چور دروازے کھول رہے ہیں، اللہ پاک ان کے شر سے ہمیں محفوظ فرمائے، آمین۔

### حدیث نمبر ①

عَنْ أَنَّسِ بْنِ مَالِكٍ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «الْعَبْدُ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ وَتُؤْلَى وَذَهَبَ أَصْحَابُهُ. حَتَّى إِنَّهُ لَيُسْمَعُ قِرْزُعٌ يَعَالِمُهُمْ. آتَاهُ مَلَكُانٌ لَأَفْعَدَاهُ، فَيَقُولُانِ لَهُ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرُّجُلِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ فَيَقُولُ: أَشْهَدُ إِنَّهُ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ. فَيَقَالُ الْأَنْظَرُ: إِلَى مَقْعِدِكَ مِنَ النَّارِ، أَبْدِلْكَ اللَّهُ بِهِ مَقْعِدًا مِنَ الْجَنَّةِ» قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «فَإِنَّمَا جَمِيعًا وَأَمَا الْكَافِرُ أَوِ الْمُنَافِقُ. فَيَقُولُ: لَا أَدْرِي، كُنْتَ أَقُولُ مَا يَقُولُ النَّاسُ. فَيَقَالُ: لَا ذَرِيتَ، وَلَا تَلَيْتَ، ثُمَّ يُضْرَبُ بِمِطْرَقَةٍ مِنْ حَدِيدٍ ضَرَبَةً بَيْنَ أَذْنَيْهِ، فَيَصِيغُ صَيْحَةً يَسْمَعُهَا مَنْ يَلِيهِ إِلَّا الشَّقَّلَيْنِ» ①

”سیدنا انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ”آدمی جب قبر میں رکھا جاتا ہے اور دفن کر کے اس کے ساتھی پیٹھے موڑ کر رخصت ہوتے ہیں تو وہ ان کے

## عنای قبر

164

جو توں کی آواز نہیں ہے، پھر دو فرشتے آتے ہیں، اسے بھاتے ہیں اور پوچھتے ہیں: کہ اس شخص (یعنی) محمد ﷺ کے متعلق تمہارا کیا اعتقاد ہے؟ وہ جواب دیتا ہے: کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ وہ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں، اس جواب پر اس سے کہا جاتا ہے: کہ دیکھ جہنم میں اپنے ٹھکانے کی طرف، اللہ تعالیٰ نے جنت میں تیرے لیے ایک مکان اس کے بد لے میں بنادیا ہے۔ ”نبی کریم ﷺ نے فرمایا: ”کہ پھر اس بندہ مومن کو جنت اور جہنم دونوں دکھائی جاتی ہیں۔ اور رہا کافر یا منافق۔ تو اس کا جواب یہ ہوتا ہے کہ مجھے معلوم نہیں، میں نے لوگوں کو ایک بات کہتے ساختا، وہی میں بھی کہتا رہا، پھر اس سے کہا جاتا ہے کہ نہ تو نے کچھ (کتاب و سنت کو) سمجھا اور نہ تو نے کچھ پڑھا، اس کے بعد اسے ایک لوہے کے ہتھوڑے کے ساتھ بڑے زور سے مارا جاتا ہے، اور وہ اتنے بھیاک طریقہ سے چختا ہے کہ انسان اور جن کے سوا اردوگر کی تمام مخلوق سنتی ہے۔“

**اعتراض :** فاضل صاحب نے صحیح بخاری کی اس حدیث کے الفاظ «اللَّهُ يُضْرِبُ بِمُطْرَقَةٍ مِّنْ حَدِيدٍ» سے بدک کر اسے خلاف قرآن قرار دے کر محکرا دیا ہے۔ چنان چہ کہتے ہیں: ”قبر میں مردے کو فرشتے گرز سے مارتے ہیں۔ حالانکہ گرز سے مارنے کی بات صرف دوزخ کے لیے مخصوص ہے۔“<sup>۱</sup>

**جواب:** حدیث میں ہے «اللَّهُ يُضْرِبُ بِمُطْرَقَةٍ مِّنْ حَدِيدٍ» ”پھر اسے ایک لوہے کے ہتھوڑے سے مارا جاتا ہے۔“<sup>۲</sup>

قرآن کہتا ہے: ﴿وَلَهُمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ﴾ ”اور ان کے لیے لوہے کے ہتھوڑے ہیں۔“<sup>۳</sup> اب اس میں خلاف قرآن والی کون سی بات ہے، نیز یہ کہاں آیا ہے کہ لوہے کے گر ز صرف دوزخ ہی میں مارنے کے لیے استعمال ہوں گے قبر میں نہیں؟ کیا یہ نہیں ہو سکتا کہ لوہے کے گرزوں سے قبر میں بھی مکرین حق کی پٹائی ہو اور پھر جہنم میں بھی، یعنی

## عذاب قبر

165

دونوں مقامات پر لو ہے کے گزوں سے ان کو مارا جائے، کیوں کہ اس کی دلیل کتاب و سنت میں موجود ہے، جب کہ اس کی کوئی دلیل نہیں کہ قبر میں لو ہے کی گزوں سے نہیں مارا جائے گا۔ فاضل صاحب کے ان بے تکّلے اعتراضات کی جہاں اور بہت سی وجہات ہیں، وہاں ایک وجہ ان کی جہالت بھی ہے کہ ہربات بغیر سوچ سمجھے یہ کہہ کر غمکرا دیتے ہیں کہ یہ خلاف قرآن ہے۔ یہ ہم آگے چل کر بتائیں گے کہ خلاف قرآن کے کہتے ہیں؟

### حدیث نمبر ⑤

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ «إِذَا فِي الْمَيْتِ ..... أَوْ قَالَ أَحَدُكُمْ ..... أَتَاهُ مَلَكًا أَسْوَادَانَ أَزْرَقَانَ، يُقَالُ لِأَحَدِهِمَا: الْمُنْكَرُ، وَلِلآخرِ الْكَيْرُ، فَيَقُولُونَ: مَا كُنَّتْ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ؟ فَيَقُولُ. مَا كَانَ يَقُولُ: هُوَ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُانِ: قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ هَذَا. ثُمَّ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ ذَرَاغًا فِي سَبْعِينَ، ثُمَّ يُنَوَّرُ لَهُ فِيهِ، ثُمَّ يُقَالُ لَهُ: نَمْ. فَيَقُولُ: أَرْجِعْ إِلَى أَهْلِي فَأَخْبِرُهُمْ؟ فَيَقُولُانِ: نَمْ كَنَوْمَةَ الْغَرْوُسِ الَّذِي لَا يُوقَظُ إِلَّا أَحَبُّ أَهْلَهُ إِلَيْهِ، حَتَّى يَعْنَهُ اللَّهُ مِنْ مَضْجِعِهِ ذَلِكَ. وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ: سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ فَقُلْتُ مِثْلَهُ لَا أَدْرِي. فَيَقُولُانِ: قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ ذَلِكَ. فَيُقَالُ لِلأَرْضِ: الْتَّئِيمُ عَلَيْهِ. فَتَلْتَئِمُ عَلَيْهِ، فَتَخْتَلِفُ فِيهَا أَضْلاعُهُ، فَلَا يَرَأُ فِيهَا مَعَذَبَةً حَتَّى يَعْنَهُ اللَّهُ مِنْ مَضْجِعِهِ ذَلِكَ» ①

سیدنا ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”جب میت دفن کی جاتی ہے۔ یا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”کہ جب تم میں سے کوئی ایک دفن کیا جاتا ہے تو اس

کے پاس دو سیاہ رنگ کے کیری (نیلگوں) آنکھوں والے فرشتے آتے ہیں جن میں سے ایک کو "منکر" کہا جاتا ہے اور دوسرے کا نام "نکیر" ہے۔ وہ دونوں (میت سے) پوچھتے ہیں "آس شخص (یعنی حضرت محمد ﷺ) کے بارے میں تم کیا کہتے تھے (جو تمہارے ہاں بھیجا گیا)؟ مومن آدمی وہی جواب دیتا ہے جو کچھ وہ دنیا میں (حضرت محمد ﷺ) کے بارے میں کہتا تھا، یعنی وہ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں (چنان چہ مومن کہتا ہے) میں گواہی دیتا ہوں اللہ کے سوا کوئی اللہ نہیں اور محمد ﷺ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔" دونوں فرشتے کہتے ہیں "ہمیں معلوم تھا تم یہی جواب دو گے۔" پھر اس کی قبر ستر درسترا تھ (35X35 میٹر) فراغ کر دی جاتی ہے۔ قبر کو روشن کر دیا جاتا ہے۔ پھر اسے کہا جاتا ہے "سوجا" آدمی کہتا ہے: "میں اپنے اہل و عیال کے پاس واپس جانا چاہتا ہوں تاکہ انہیں (اپنے نیک انجام کی) خبر دوں۔ جواب میں فرشتے کہتے ہیں: "(ممکن نہیں اب) تم یہیں کی طرح سوجاؤ۔" جسے اس کے گھر والوں میں سب سے زیادہ محبوب ہستی (یعنی خاوند) کے علاوہ اور کوئی نہیں جگاتا (مومن سوجاتا ہے) حتیٰ کہ (قیامت کے روز) اللہ تعالیٰ اسے اس کی خواب گاہ سے جگائے گا۔ اگر مرنے والا منافق ہوتا تو (فرشتوں کے سوال کے جواب میں) کہتا ہے "میں نے لوگوں کو (حضرت محمد ﷺ) کے بارے میں) کچھ کہتے نا تھا پس میں بھی وہی کچھ کہتا تھا، اس سے زیادہ مجھے کچھ معلوم نہیں۔" فرشتے کہتے ہیں "ہمیں معلوم تھا کہ تو جواب میں یہی کچھ کہے گا۔" پھر زمین کو (اللہ تعالیٰ کی طرف سے) حکم دیا جاتا ہے، اسے جکڑ لے۔ "قبر اسے جکڑ لیتی ہے۔ منافق کی ایک طرف کی پسلیاں دوسری طرف کی پسلیوں میں پیوست ہو جاتی ہیں اور وہ ہمیشہ ہمیشہ اسی عذاب میں بیتلارہتا ہے۔ یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ اسے اس کی قبر سے اٹھا کھڑا کرے گا۔"

**اعتراض :** مردے کو قبر اس قدر باتی ہے کہ اس کی دونوں پسلیاں آپس میں مل جاتی ہیں۔ لیکن قرآن میں تو ستر گز لمبی زنجیر سے جکڑ کر انہائی تنگ جگہ دوزخ میں ڈالے جانے کی بات بیان ہوئی ہے۔ ①

عذاب قبر      167

**جواب:** (شَمْ فِي سَلِيلَةٍ ذُرْعَهَا سَبْعُونَ ذِرَاغًا فَاسْلُكُوهُ )<sup>②</sup> "پھر اسے ایسی زنجیر میں، جس کی پیاس ستر ہاتھ کی ہے، جکڑ دو۔"

اب فاضل صاحب خود ہی بتائیں کہ اللہ تعالیٰ کے نافرمان کا یہ حشر برزخ میں ہو گا یا حشر میں؟

اگر برزخ میں ہے تو پھر بات ہی ختم۔ کیوں کہ زنجیروں میں جکڑا جانا بھی عذاب ہے، لہذا اس سے عذاب قبر ثابت ہوا جس کے آپ منکر ہیں۔

اور اگر حشر میں ہے تو پھر بھی یہ عذاب قبر کے مخالف نہیں۔ پسلیوں کا ادھر ادھر ہونا قبر میں ہے، جب کہ زنجیروں میں جکڑا جانا حشر میں ہو گا اور یہ بھی ممکن ہے کہ زنجیروں میں جکڑا جانا دونوں مقامات میں ہو، تو اس صورت میں بھی قرآن اور حدیث میں کوئی تضاد نہیں رہتا۔ ویسے رانج بھی ہے کہ زنجیروں میں جکڑا جانا حشر کے دن ہے اور پسلیوں کا ادھر ادھر ہونا قبر میں ہے۔

### حدیث نمبر ⑤

وَعَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: ((يَا تَيْمَةَ مَلَكَانِ فِي جُلُسَانِهِ، فَيَقُولُانَ لَهُ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَيَقُولُ: رَبِّيَ اللَّهُ. فَيَقُولُانَ لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: دِينِيُّ الْإِسْلَامُ. فَيَقُولُانَ لَهُ: هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بَعَثَ فِيْكُمْ؟ فَيَقُولُ: هُوَ رَسُولُ اللَّهِ. فَيَقُولُانَ لَهُ: وَمَا يُدْرِيكَ؟ فَيَقُولُ: قَرَأَتِ الْكِتَابَ اللَّهِ فَامْنَثَ بِهِ وَصَدَّقَتْ؛ فَذَلِكَ قَوْلُهُ: يَسِّرْتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ)) الآية.  
قَالَ: فَيَنَادِي مُنَادِي مِنَ السَّمَاءِ: أَنْ صَدَقَ عَبْدِيُّ، فَأَفْرِشُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَالْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ، وَيُفْتَحُ. قَالَ:

فَيَا تِيهِ مِنْ رُوحِهَا وَطِبِّهَا، وَيُفْسَحْ لَهُ فِيهَا مَدْبَصِرَهُ. وَأَمَّا الْكَافِرُ، فَلَذْكَرْ مَوْتَهُ، قَالَ: وَيَعْادُ رُوحُهُ فِي جَسَدِهِ، وَيَا تِيهِ مَلَكَانِ، فَيُجْلِسَانِهِ فَيَقُولُانِ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَيَقُولُ: هَاهُ هَاهُ، لَا أَدْرِى! فَيَقُولُانِ لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: هَاهُ هَاهُ، لَا أَدْرِى! فَيَقُولُانِ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيْكُمْ؟ فَيَقُولُ: هَاهُ هَاهُ، لَا أَدْرِى! فَيَنَادِي مُنَادٍ مِنَ السَّمَاءِ: أَنْ كَذَبَ، فَأَفْرِشُوهُ مِنَ النَّارِ، وَالْبُسُوْهُ مِنَ النَّارِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى النَّارِ. قَالَ: فَيَا تِيهِ مِنْ حَرَّهَا وَسَمُومَهَا. قَالَ: وَيُضَيِّقَ عَلَيْهِ قَبْرُهُ حَتَّى تَخْتَلِفَ فِيهِ أَضْلَاعُهُ، زَادَ فِي حَدِيثِ جَرِيرٍ. ثُمَّ يُقَيَّضَ لَهُ أَغْمَى أَصْمَمَ، مَعْهَةً مِرْزَبَةً مِنْ حَدِيدٍ، لَوْ ضُرِبَ بِهَا جَبَلٌ لَصَارَ تُرَابًا، فَيُضَرِّبَهُ بِهَا ضَرْبَةً يَسْمَعُهَا مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ إِلَّا الشَّقَلَيْنِ، فَيَصِيرُ تُرَابًا، ثُمَّ يُعَادُ فِيهِ الرُّوحُ ))

”سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ سے بیان کرتے ہیں آپ ﷺ نے فرمایا: مومن کے پاس دو فرشتے آتے ہیں، وہ اس کو بھاتے ہیں اور اس سے دریافت کرتے ہیں کہ تیرارب کون ہے؟ وہ جواب دیتا ہے، میرارب اللہ ہے (پھر) وہ اس سے دریافت کرتے ہیں، تیرادین کیا ہے؟ وہ جواب دیتا ہے، میرادین اسلام ہے (پھر) وہ دریافت کرتے ہیں، یہ کون شخص تھا جو تم میں بھیجا گیا؟ وہ جواب دیتا ہے، وہ اللہ کے رسول ہیں۔ وہ اس سے دریافت کرتے ہیں، تجھے کیسے معلوم ہوا؟ وہ جواب دیتا ہے کہ میں نے اللہ کی کتاب کو پڑھا، اس پر ایمان لایا اور اس کی تصدیق کی۔ اللہ کا قول کہ ”جو لوگ ایمان لائے اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو ثابت قدی عطا کرتا ہے“ اس کی تصدیق کرتا

❶ ابو داؤد، کتاب السنۃ، باب فی المسألة فی القبر وعذاب القبر، رقم: ۴۷۵۳  
نوٹ: اس روایت کے آخر میں ثُمَّ يُعَادُ فِيهِ الرُّوحُ غَالِبًا عَثَانَ یا جریر اوی کا اضافہ ہے، کیوں کہ منداحمد کی مفصل روایت میں یہ الفاظ نہیں ہیں جب کہ وہ روایت مفصل بھی ہے۔ ابو جابر

ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا (پھر) آسمان سے ایک منادی ندا کرتا ہے کہ میرا بندہ سچا ہے، جنت سے اس کا بستر بچھاؤ اور جنت کا (بی) اسے لباس پہناؤ اور جنت کی جانب اس کا دروازہ کھول دو۔ چنان چہ (اس کے لیے) دروازہ کھول دیا جاتا ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: اس کو جنت کی بادیں اور خوبیوں پہنچی ہے اور اس کی قبر (کی جگہ) تاحد نظر کشادہ کر دی جاتی ہے۔ اور کافر کی موت کا ذکر کرنے کے بعد آپ ﷺ نے فرمایا: ”اس کی روح اس کے جسم میں لوٹا دی جاتی ہے اور اس کے پاس دو فرشتے آتے ہیں، وہ میت کو بٹھا کر اس سے سوال کرتے ہیں کہ تیرارب کون ہے؟ وہ جواب میں کہتا ہے، میں کچھ بھی نہیں جانتا (پھر) اس سے دریافت کرتے ہیں، جو شخص تم میں بھیجا گیا وہ کون تھا؟ وہ جواب دیتا ہے، میں کچھ بھی نہیں جانتا (اس پر) آسمان سے منادی آواز لگاتا ہے، اس نے غلط بیانی کی ہے، اس کا آگ سے بستر تیار کرو، اس کو آگ کا لباس پہناؤ اور دوزخ کی جانب اس کا دروازہ کھول دو۔ آپ ﷺ نے فرمایا: اس کو آگ کی گرمی اور اس کی باد سوم پہنچی گی۔ آپ ﷺ نے فرمایا: اور اس کی قبر اس پر نگ ہوجائے گی یہاں تک کہ اس کی پسلیاں مختلف ہو جائیں گی (جریری کی حدیث میں یہ اضافہ ہے) پھر اس پر اندھا، بہر افرشتہ مقرر کیا جائے گا جس کے پاس لو ہے کا ہتھوا ہو گا، اگر اس کو کسی پہاڑ پر بھی مارا جائے تو پہاڑ مٹی بن جائے۔ چنان چہ وہ اس کو اس شدت کے ساتھ مارے گا کہ اس کی آواز انسانوں اور جنوں کے علاوہ مشرق، مغرب میں موجود سب سین گے (اس سے) وہ مٹی بن جائے گا۔ پھر اس میں روح لوٹائی جاتی ہے۔“

**اعتراض:** قبریا بزرخ میں منکر کیا مَنْ زَبَكَ (تیرارب کون ہے) مَنْ نَبِيَّكَ (تیرانبی) کون ہے) مَا دِينُكَ (تیرادین کیا ہے) کے سوالات کرنا اور ان کے صحیح یا غلط جوابات پر اس کو آخری ٹھکانا جنت یا دوزخ دکھایا جانا، خاص و عام کی زبان پر ہے جو ہر لحاظ سے غیر صحیح ہے کیوں کہ دنیا امتحان گاہ۔

اور مدت حیات، وقت امتحان ہے جیسا کہ فرمایا: ﴿وَاعْبُذْ زَبَكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِيْنُ﴾ ”اور اپنے رب کی عبادت کرتے رہو یہاں تک کہ آپ کو موت آ جاوے۔“

[۱۵/الحجر: ۹۹] سب کا مسلم ہے کہ سوال و جواب امتحان حال ہی میں اور دوران امتحان

ہی لیے اور دیے جاتے ہیں جن کے مطابق نتیجہ نکلنے کی ایک تاریخ مقرر ہوتی ہے۔ ①

**جواب:** یاد رہے کہ اصل امتحان گاہ تو قبر اور بربخ ہی ہیں باقی دنیا کو جو امتحان گاہ کہا جاتا ہے وہ ایسے ہی ہے جیسے سکولوں، کالجوں میں سالانہ امتحان سے قبل شیٹ ہوتے ہیں۔

**مثال:** سکول میں جب بچہ داخل ہوتا ہے تو سارا سال امتحان کی تیاری کرتا ہے۔ تیاری کے لیے چھوٹے چھوٹے امتحان (ٹیٹ) بھی دیتا ہے۔ اس کے بعد ایک وقت آتا ہے جب اس کا سالانہ امتحان ہوتا ہے۔ وہ امتحان میں وہی لکھتا ہے جس کی اس نے سارا سال تیاری کی ہوتی ہے۔ اس کے بعد پھر تیرا مرحلہ آتا ہے جہاں رزلٹ آتا ہے، پاس ہونے والا خوش اور فیل ہونے والا پریشان ہوتا ہے۔ یہ تین مرحلے ہیں: پہلا مرحلہ سارا سال تیاری کا جس میں ٹیٹ بھی ہوتے ہیں۔ دوسرا مرحلہ امتحان دینے کا اور تیرا مرحلہ نتیجہ بولنے کا۔ ایسے ہی دنیا کا معاملہ ہے جسے دارالعمل کہتے ہیں۔ ہر انسان اپنی اگلی زندگی کے لیے تیاری کرتا ہے، کوئی اچھی تیاری کرتا ہے اور کوئی بُری۔

بربخ دار الامتحان ہے وہاں بندے کا امتحان ہوتا ہے، جس میں پہلا سوال یہ ہوتا ہے: مَنْ رَبُّكَ، دوسرا سوال مَنْ نَبِيُّكَ، اور تیسرا سوال مَا دِينُكَ۔ اب ان سوالوں کے درست جواب وہی شخص دے سکتا ہے جس نے دارالعمل میں تیاری اچھی کی تھی۔

دنیا میں امتحان کے بعد انسان کو اپنی کارکردگی کا اندازہ ہو جاتا ہے کہ میں پاس ہوں گا یا فیل۔ اگر پھر اچھے کیے ہوں گے تو وہ خوش رہتا ہے، بسا اوقات اسے پاس ہونے پر ملنے والے انعامات بھی دکھادیے جاتے ہیں۔ جس سے اس کی خوشی میں مزید اضافہ ہوتا ہے اور یہی خوشی اس کے لیے راحت ولذت بتتی ہے۔ مگر جس نے پھر اچھے نہیں دیے، اسے خود ہی یہ اندازہ ہو جاتا ہے کہ میں فیل ہو جاؤں گا اسی وجہ سے وہ پریشان رہتا ہے اور یہی پریشانی اس کے لیے عذاب ہوتی ہے۔ ایسے ہی قبر میں سوال و جواب کے بعد کامیاب ہونے والے کو پہلے ہی سے پاس ہونے کی خوشخبری سنا دی جاتی ہے اور ناکام ہونے والے کو فیل ہونے کی

عناب قبر

اطلاع دے دی جاتی ہے۔ کیوں کہ وہاں کا یہی قانون ہے اور پھر جس طرح دنیا میں رزلٹ آنے سے پہلے ہی اچھے پیپر دینے والا ایک قسم کی راحت اور برے پیپر دینے والا ایک قسم کی سزا میں بدلنا رہتا ہے۔ ایسے ہی قبر میں بھی ہوتا ہے، اور روزِ محشر جب اصل نتیجہ بولے گا تو پاس ہونے والے کو دائیں ہاتھ میں رزلٹ کارڈ دے کر جنت میں اور فیل ہونے والے کے بائیں ہاتھ میں رزلٹ کارڈ دے کر جہنم میں داخل کر دیا جائے گا۔

وَتُلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ .

باب چہارم:

## منکرین عذاب قبر کے چند بناؤں اصولوں کا جائزہ

اس باب میں فاضل صاحب اور ان کے بڑوں کے چند بناؤں اور من گھڑت اصولوں کا جائزہ پیش کیا جائے گا، ان شاء اللہ۔ کیوں کہ فاضل صاحب نے اپنے ۳۶ صفحات کے کتابچے کے مختلف صفحات پر یہی اصول بیان کر کے صفحات کو سیاہ اور وقت کا ضایع کیا ہے۔

**پہلا اصول:** صرف وہی احادیث و آثار صحیح تسلیم کیے جائیں گے جو قرآن کے مطابق ہوں۔

**الجواب بعون الوهاب:** فاضل صاحب کے اس اصول کا مفہوم یہ ہے کہ جو احادیث و آثار قرآن کے مطابق نہیں وہ تسلیم نہیں کیے جائیں گے۔

یہ اصول درج ذیل وجوہات کی بنا پر باطل و مردود ہے۔

①..... قرآن مجید یا کسی بھی صحیح حدیث میں یہ اصول نہیں بتایا گیا کہ جو حدیث قرآن کے مطابق ہو وہ تسلیم کرلو اور جو قرآن کے مطابق ہو اسے رد کرو۔

اس اصول کی دلیل میں عموماً یہ روایت پیش کی جاتی ہے۔

ما اتا کم عنی فاعر ضوه علی کتاب الله و ان خالف کتاب الله

فلم اقلہ۔

”تمہارے پاس میری کوئی حدیث آئے تو اسے کتاب اللہ (قرآن) پر پیش کرو اور اگر وہ کتاب اللہ کے مخالف ہو تو وہ میری حدیث نہیں۔“

اس روایت کے متعلق شیخ الحدیث ابو انس محمد بیکی گوندوی رض لکھتے ہیں:

محمد بن کرام نے ان کی اس روایت کی تحقیق کی تو اس نتیجے پر پہنچے کہ یہ روایت حدیث نہیں بلکہ ان حضرات کی گھڑی ہوئی ہے، امام عبد الرحمن بن مہدی رض فرماتے ہیں:

”اس حدیث کو زنا دقه اور خوارج نے گھڑا ہے۔“

امام بیکی بن معین رض فرماتے ہیں:

”اہل علم کے نزدیک یہ حدیث رسول درست نہیں۔“<sup>①</sup>

امام شافعی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”اس حدیث کو کسی ایسے راوی نے روایت نہیں کیا جس کی روایت رسول اللہ ﷺ کے کسی چھوٹے یا بڑے امر میں ثابت ہوتی ہو۔“<sup>②</sup>

علامہ البانی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”یہ روایت تمام علمائے حدیث کے نزدیک مختلف اور گھری ہوئی ہے۔“<sup>③</sup>

ان ائمہ ناقدین و محققین کی آراء سے واضح ہے کہ یہ روایت رسول اکرم ﷺ کی فرمودہ نہیں بلکہ کسی زندیق کی گھری ہوئی ہے۔

اس روایت کے من گھرثت ہونے کی میں دلیل خود اس روایت کا مضمون ہے، یہی وجہ ہے کہ علمائے کرام نے اس روایت کو جب کتاب اللہ پر پیش کیا تو اسے من گھرثت پایا، جیسا کہ امام ابن عبد البر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”اہل علم نے کہا کہ ہم ہر چیز سے پہلے اسے کتاب اللہ پر پیش کرتے ہیں اور اسی پر اعتماد کرتے ہیں، چنان چہ جب ہم نے اسے کتاب اللہ پر پیش کیا تو اسے کتاب اللہ کے مخالف پایا، کیوں کہ ہم نے کتاب اللہ میں یہ نہیں پایا کہ تم وہی حدیث قبول کرو جو کتاب اللہ کے موافق ہو بلکہ کتاب اللہ ہمیں رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کا مطلق حکم دیتی ہے اور آپ ﷺ کی مخالفت سے ہر حالت میں ڈراحتی ہے۔“<sup>④</sup>

امام شوکانی رضی اللہ عنہ تاقلیل ہیں کہ ایک جماعت نے جب اس موضوع حدیث کو کتاب اللہ پر پیش کیا تو اسے کتاب اللہ کے خلاف پایا، اس لیے کہ ہم نے کتاب اللہ کو پایا ہے کہ وہ ہمیں حکم کرتی ہے۔

① جامع بیان العلم وفضله، ص: ۱۹۰

② ارشاد الفحول، ص: ۳۱

③ الحدیث حجۃ فی نفسہ فی العقائد والاحکام، ص: ۲۲

④ جامع بیان العلم، ج: ۲، ص: ۱۹۰

﴿وَمَا أَنْتُمُ الرَّسُولُ فَخُلُودٌ فَوَمَا نَهَيْكُمْ عَنْهُ فَانْهُوْا﴾ [الحشر: ٧]

”اور رسول ﷺ تھیں جو دے اسے پکڑ لے اور جس سے منع کرے اس سے بازا آ جاؤ۔“

نیز یہ کہ

﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحْجِبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّبُكُمُ اللَّهُ﴾ [آل عمران: ٣١]  
”کہہ دو کہ اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری اطاعت کرو۔“

مزید فرمایا:

﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ﴾ [النساء: ٨٠]  
”جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی۔“<sup>①</sup>

یہ آیات اور اس مضمون کی دیگر متعدد آیات، حدیث رسول کی شرعی حیثیت کو واضح کرتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کی اطاعت بھی بلا قید اور غیر مشروط ہے، جس طرح اللہ تعالیٰ کی اطاعت بلا قید و شرط ہے، مذکورہ آخری آیت کریمہ پر غور کریں تو واضح ہو جائے گا کہ رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کو کسی اعتبار سے مشروط کرنا دراصل اللہ کی اطاعت کو مشروط کرنا ہے، اس لیے کہ رسول اللہ ﷺ کی اطاعت بعینہ، اللہ کی اطاعت ہے۔

روایت گھرنے والوں کے پیش نظر مستقل طور پر سنت نبوی کی تشریعی حیثیت کا انکار ہے، ان کے نزدیک سنت سے مستقل آنے تو احکام ثابت ہوتے ہیں اور نہ عقیدہ میں جلت ہے بلکہ اس کی جیت قرآن کریم کی محتاج ہے۔ اگر وہ قرآن کے موافق ہے تو قابل جلت و رند کر دی جائے گی۔

یہ نظریہ اگرچہ قدیم ہے جس کو محدثین کرام ﷺ نے مسترد کر دیا تھا لیکن آج پھر اس نظریے کا احیاء پورے شد و مدد سے کیا جا رہا ہے۔ خصوصاً اس کے لیے تجدید پسند اور نہاد روشن خیال حضرات کا انتخاب کیا جاتا ہے اور ان کو باور کروایا جاتا ہے کہ جو حدیث قرآن کے

## عزاب قبر

175

خلاف ہو، خواہ اس کی سند اعلیٰ درجے کی صحیح ہو، وہ حدیث صحیح نہیں ہو سکتی اور جو حدیث قرآن کے موافق ہو اس کی سند کی تحقیق کی بھی ضرورت نہیں، اس کی صحت کے لیے بس اتنا ہی کافی ہے کہ وہ قرآن کے موافق ہے۔ بہت سے حضرات زنادقه کے اس نظریے کی تشبیہ کر رہے ہیں، وہ چند احادیث کو لیتے ہیں اور پھر نوجوانوں کے سامنے پیش کر کے کہتے ہیں، دیکھو! یہ حدیث تو فلاں آیت کے خلاف ہے۔

ان کا انداز بڑا پر کشش اور سحر انگیز ہوتا ہے، جس سے بعض مدارس دینیہ کے خام خیال حضرات بھی متاثر ہو رہے ہیں، رقم الحروف کو یاد ہے کہ ایک دفعہ ڈاکٹر مسعود الدین عثمانی ہمارے گاؤں گوندلاں والا تشریف لائے، رقم الحروف کی ان سے فتنہ قبر کے موضوع پر گفتگو ہوئی، میں نے کہا:

محترم ڈاکٹر صاحب! آپ کا صحیح بخاری کے بارے میں کیا خیال ہے؟  
انہوں نے فرمایا: ”اس کی جو احادیث قرآن کریم کے خلاف نہیں ہیں، میں انھیں تسلیم کرتا ہوں۔“

میں نے جواباً عرض کیا: ڈاکٹر صاحب! آپ بخاری شریف میں سے کسی ایک حدیث کی نشان دہی فرمائیں جو قرآن کریم کے خلاف ہو، لیکن موصوف نے اس بارے میں خاموشی اختیار کر لی اور اس کا کوئی جواب نہ دیا۔ (والله علی ما أقول شهید)  
حدیث کا انکار باطل اور گم راہ فرقوں کی مجبوری رہا ہے اس لیے کہ یہ ان کے باطل نظریات کے درمیان ایک بڑی رکاوٹ ہے، قرآن کریم کے اجمال سے یہ حضرات فائدہ اٹھاتے ہوئے اس میں تشكیک پیدا کرتے ہیں، لیکن حدیث کے ہوتے ہوئے ان کی تشكیک چند اسنے نہیں ہوتی، کیوں کہ حدیث قرآن کی تفسیر کر دیتی ہے، جس سے ان کی تشكیک ہباءً منثوراً ہو کر رہ جاتی ہے۔ ①

② کیا کوئی صحیح حدیث قرآن کے خلاف ہو سکتی ہے؟ ہرگز نہیں۔ ممکن ہی نہیں کہ

حدیث نبوی ﷺ ہوا اور قرآن مجید کے خلاف ہو، اور پھر یہ بھی ممکن نہیں کہ جس سمتی پر قرآن مجید نازل ہوا ہو وہ خود ہی قرآن کے مخالف بتیں کرے۔

۱ ..... جو حدیث قرآن کے مطابق ہوا کو تسلیم کرنے کا کیا فائدہ؟ اس کی عرض میں تو قرآن ہی کافی ہے۔ قرآن کو اپنی تائید کے لیے کسی حدیث کی کیا ضرورت؟

۲ ..... مگر یہ عذاب قبر کا یہ اصول کہ جو احادیث قرآن کے مطابق ہوں گی وہ تسلیم کریں گے، یہ قرآن کی کس آیت کے مطابق ہے؟

۳ ..... یہ اصول گھٹنے والے کیا بتاسکتے ہیں کہ نماز فجر کے دو، ظہر عصر کے چارچار، مغرب کے تین اور عشاء کے چار فرض قرآن کی کس آیت کے مطابق ہیں، جب کہ تمام مسلمانوں کا ان پر اجماع ہے۔ نیز جن احادیث میں نمازوں کی رکعتات کی تعداد بتائی گئی ہے وہ منکریں کے نزد یہ صحیح بھی ہیں یا غلط؟ اگر صحیح ہیں تو وہ کس آیت کے مطابق ہیں اور اگر غلط ہیں تو وہ کس آیت کے مخالف ہیں؟

۴ ..... یہ بھی یاد رہے کہ قرآن کے مخالف ہونا اور بات ہے، قرآن کے شارح ہونا اور بات ہے۔ قرآن کہے کہ دن ہے اور حدیث کہے کہ دو پھر ہے تو یہ مخالفت نہیں ہوگی، کیوں کہ دو پھر بھی دن ہی کا حصہ ہے، یا اگر قرآن خاموش ہو اور حدیث کہے کہ دو پھر ہے تو اسے بھی خلاف قرآن نہیں کہا جائے گا کیوں کہ مخالفت توبت ہی کر ایک طرف سے نفی ہوتی اور دوسری طرف سے اسی چیز کا اثبات ہوتا، مثلاً قرآن کہتا ہے کہ قبر میں عذاب نہیں ہو گا اور حدیث کہتا کہ قبر میں عذاب ہو گا تو یہ مخالفت تھی مگر ایسا نہیں ہے، قرآن نے کہیں بھی عذاب قبر کی نفی نہیں کی۔

۵ ..... یاد رہے کہ قرآن کے احکام کے ساتھ سنت کے احکام تین طرح سے آتے ہیں۔

(i) ..... حدیث کا حکم بھی دیا ہی ہوتا ہے جیسا قرآن کا حکم ہوتا ہے۔ مثلاً قرآن کہتا ہے:

﴿وَمَا أَشْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ۝ وَمَا نَهْكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ۝ وَاتَّقُوا

الله ط إن الله شدید العقاب ﴿١﴾

”اور تمہیں جو کچھ رسول دے، لے لو، اور جس سے روکے، رُک جاؤ، اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہا کرو، یقیناً اللہ تعالیٰ سخت عذاب دینے والا ہے۔“

حدیث میں ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:

«دَعَوْنِي مَا تَرَكْتُكُمْ، إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِسُوءِ الْهُمَّةِ وَأَخْتِلَافِهِمْ عَلَى أَنْبِيَاِهِمْ، فَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَبَبُوهُ، وَإِذَا أَمْرَتُكُمْ بِأَمْرٍ فَاتَّوْا مِنْهُ مَا أُسْتَطِعْتُمْ» ②

”جب تک میں تم سے کیکور ہوں، تم بھی مجھے چھوڑ دو (اور سوالات وغیرہ نہ کرو) کیوں کہ تم سے پہلے کی امتیں اپنے (غیر ضروری) سوال اور انبیاء کے سامنے اختلاف کی وجہ سے بناہ ہو گئیں، لہل جب میں تھیں کسی چیز سے روکوں تو تم بھی اس سے پرہیز کرو اور جب میں تھیں کسی بات کا حکم دوں تو بجالا و جس حد تک تم میں طاقت ہو۔“  
اس حدیث میں یہ بتایا گیا ہے کہ آپ ﷺ کے ہر حکم پر چلنے کی پوری کوشش کرو اور آپ جس بات سے منع کریں اس سے باز رہنے کی پوری کوشش کرو۔

قرآن کہتا ہے:

﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ط﴾ ③

”جو کوئی رسول کی اطاعت کرے (درحقیقت) اس نے اللہ کی اطاعت کی۔“

حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ عَصَى اللَّهَ» ④

① الحشر: ٥٩

② بخاری، کتاب الاعتراض، باب الاقتدار بسنن رسول الله ﷺ، رقم: ٧٢٨٨

③ النساء: ٨٠

④ بخاری، کتاب الاحکام، باب قول الله تعالى اطيعوا الله واطيعوا الرسون واولی

الامر منكم، رقم: ٧١٣٧

”جس نے میری اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی، اور جس نے میری نافرمانی کی اس نے اللہ کی نافرمانی کی۔“

اس حدیث میں بھی وضاحت کی گئی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی اطاعت درحقیقت اللہ ہی کی اطاعت ہے اور رسول اللہ ﷺ کی نافرمانی اللہ تعالیٰ کی نافرمانی ہے۔

(ii) ..... حدیث کا حکم قرآنی احکام کی تفسیر و تشریع کرتا ہے۔ مثلاً قرآن کا حکم ہے:

**﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوا الزَّكُوْنَ﴾ ①**

”اور نماز قائم کرو اور زکوٰۃ ادا کرو۔“

احادیث میں نماز کا مکمل طریقہ، کہ وہ کیسے ادا کرنی ہے اور کتنی ادا کرتی ہے وغیرہ، بیان کیا گیا ہے، ایسے ہی زکوٰۃ کے متعلق بیان کیا گیا ہے کہ کتنی دینی ہے اور کب دینی ہے وغیرہ۔

قرآن کا حکم ہے:

**﴿وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمَرَ لِلّهِ ط﴾** ”اور حج اور عمرہ کو اللہ ہی کے لیے پورا کرو۔“ ②

حج اور عمرہ کیسے ادا کرنا ہے؟ اور کس مہینے میں ادا کرنا ہے؟ یہ سب حدیث ہی سے پتا چلے گا۔ قس علی ذلک

(iii) ..... حدیث میں کوئی ایسا حکم ہوتا ہے جس کے متعلق قرآن خاموش ہوتا ہے،

جیسے میت کو غسل دینا، بچہ کا عقیقہ کرنا وغیرہ۔

یا کسی ایسی چیز کو حرام بتایا گیا ہوتا ہے جس کے متعلق قرآن خاموش ہوتا ہے، جیسے پھولی اور بھتجی، یا خالہ اور بھائی کو بیک وقت نکاح میں رکھنا حرام قرار دیا گیا ہے۔ ③

① / البقرة: ۱۱۰

② / البقرة: ۱۹۶

③ بخاری، کتاب النکاح، باب لا ينكح المرأة على عمتها، رقم: ۵۱۰۸، ۵۱۰۹

اس طرح کی بے شمار امثلہ موجود ہیں کہ جہاں قرآن خاموش ہوتا ہے لیکن حدیث آ کر کسی کام کے کرنے کا حکم دیتی ہے یا اس سے روکتی ہے، مگر منکر یعنی حدیث و عذاب قبران تمام کو قرآن کے خلاف بتاتے ہیں، افسوس ہے ان کے علم پر اور ان کی سوچ پر۔

خلاف کیسے کہتے ہیں؟ یہ ہم پیچھے بیان کرائے ہیں۔ جس مسئلہ میں قرآن خاموش ہو اور حدیث آ کر حکم دے، یارو کے، اُسے قرآن کے خلاف نہیں کہیں گے بلکہ قرآن کی نشانے قرار دیں گے، اسی لیے تو قرآن نے بار بار رسول اللہ کی اطاعت و اتباع کا حکم دیا ہے۔

⑧ ..... یہ کیسے پتہ چلے گا کہ فلاں حدیث قرآن مجید کے مطابق اور فلاں قرآن مجید کے مخالف ہے، اس کا فیصلہ کون کرے گا؟ کیا ہر انسان کی عقل برابر ہے؟ نیز کیا یہی اصول قرآن پر بھی فٹ کیا جاسکتا ہے؟ مثلاً اگر قرآن ہی کی ایک آیت دوسری آیت کے مخالف آجائے، تو کیا اسے بھی رد کیا جائے گا۔ جیسے قرآن نے ایک جگہ نبی ﷺ کے متعلق فرمایا:

﴿إِنَّكَ لَا تَهِدِي مَنْ أَخْبَيْتَ وَ لِكِنَّ اللَّهَ يَهِدِي مَنْ يُشَاءُ ۚ وَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ﴾ ①

”بے شک آپ جسے چاہیں، ہدایت نہیں دے سکتے، بلکہ اللہ تعالیٰ ہی جسے چاہے ہدایت دیتا ہے، ہدایت والوں سے وہی خوب آ گا ہے۔“

جب کہ دوسری جگہ فرمایا:

﴿وَإِنَّكَ لَتَهِدِي إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ۝﴾ ②

”اور بے شک آپ البتہ ہدایت دیتے ہیں سیدھے راستے کی طرف۔“  
کیا یہاں دونوں آیات بظاہر ایک دوسری کے مخالف نہیں؟  
اسی طرح سورۃ النساء میں فرمایا:

﴿وَإِنْ تُصِبُّهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ۚ وَ إِنْ تُصِبُّهُمْ سَيِّئَةٌ ۚ﴾

❶ ۲۸ / القصص: ۵۶

❷ ۴۲ / الشوری: ۵۲

يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ طُلُّ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَمَا هُوَ لِأَهْلِ الْقَوْمِ لَا  
يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ①

”اور اگر انھیں کوئی بھلائی ملتی ہے تو کہتے ہیں کہ یہ اللہ کی طرف سے ہے اور اگر انھیں  
کوئی برائی پہنچتی ہے تو کہہ اٹھتے ہیں کہ یہ تیری طرف سے ہے، آپ ﷺ انھیں کہہ  
دیں! کہ یہ سب کچھ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ انھیں کیا ہو گیا ہے کہ کوئی بات سمجھنے  
کے بھی قریب نہیں۔“

اس آیت میں بتایا گیا ہے کہ بھلائی اور برائی دونوں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں۔ مگر  
اس سے اگلی آیت میں کیا فرمایا:

﴿مَا أَصَابَكُ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكُ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ  
نَفْسِكَ ۝ ②﴾

”آپ ﷺ کو جو بھی بھلائی ملتی ہے وہ اللہ کی طرف سے ہے اور جو برائی پہنچتی ہے وہ  
آپ کے اپنے نفس کی طرف سے ہے۔“

سورت الشوریٰ میں فرمایا:

﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيرَةٍ فِيمَا كَسَبْتُ أَيْدِينِكُمْ وَيَغْفُو عَنْ  
كَثِيرٍ ۝ ③﴾

”اور انھیں جو کچھ مصیبتوں پہنچتی ہیں وہ تمہارے اپنے ہاتھوں کے کرتوت کا بدلہ ہیں اور  
وہ تو بہت سی باتوں سے درگز رفرما دیتا ہے۔“

یہاں یہ بتایا گیا ہے کہ بھلائی اللہ تعالیٰ کی طرف سے جب کہ برائی تمہارے اپنے  
کرتوتوں کا نتیجہ ہوتا ہے، کیا یہاں قرآن مجید کا بظاہر بعض حصہ بعض کے مخالف نہیں؟

١ / النساء: ٧٨

٢ / النساء: ٧٩

٣ / الشورى: ٤٢

اسی طرح سورۃ الحجر میں فرمایا: ﴿فَوَرَبَكَ لَنَسْنَلَنَهُمْ أَجْمَعِينَ لَا﴾ ”تیرے رب کی قسم! ہم ان سب سے ضرور (ان کے اعمال کے متعلق) سوال کریں گے۔“<sup>۱</sup>

جب کہ سورۃ الرحمن میں فرمایا:

﴿فَيَوْمَئِذٍ لَا يُسْتَأْنَدُ عَنْ ذَنْبِهِ إِنْسٌ وَ لَا جَاهَنٌ﴾<sup>۲</sup>  
”اس دن جن و انس سے ان کے گناہ کے متعلق سوال نہ ہو گا۔“

ہمارا ایمان ہے کہ قرآن مجید میں اختلاف نہیں لہذا ہم ایسے مقامات پر تاویل کے ذریعے تقطیق پیدا کر لیتے ہیں، اور جو لوگ اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ قرآن اور صاحب قرآن ﷺ کے قول و فعل میں تضاد نہیں ہو سکتا، اگر وہ ایسے مقامات پر تقطیق پیدا کر لیں تو ان پر اعتراض چہ معنی دار د۔

قرآن میں کہیں بھی عذاب قبر کا انکار نہیں، قرآن تو عذاب قبر کو برحق بتاتا ہے۔  
و یکیں اسی کتاب کا دوسرا باب۔

آخر میں فاضل صاحب سمیت تمام منکرین سے ہم ایک بات پوچھتے ہیں کہ آج تک آپ لوگوں نے کیوں نہ حدیث کا کوئی ایسا مجموعہ تیار کیا جو سراسر قرآن سے مطابقت رکھتی ہوں یا کیوں نہ آج تک کوئی ایسا مجموعہ آپ حضرات کی طرف سے منظر عام پر آیا جس میں ان احادیث کو جمع کیا ہوتا جو قرآن کے خلاف تھیں۔

کیا ہی اچھا ہوتا کہ آپ اس قسم کا کارنامہ سرانجام دے کر امت پر یہ احسان کر دیتے، کہ بھئی! صرف یہ احادیث قرآن سے مطابقت رکھتی ہیں، صرف انھیں ہی تسلیم کیا جائے، یا یہ کہ بھئی! ان احادیث سے پچنایہ قرآن سے ملکر اتی ہیں۔ کیا کوئی آج تک ایسا کام آپ لوگوں نے سرانجام دیا ہے یا فقط لوگوں کو دھوکا دینے کے لیے اس قسم کے اعتراضات کی میشیں لگا کر گئی ہے؟

کیا آپ ایسی احادیث کی تعداد بتاسکتے ہیں جو قرآن سے مطابقت رکھتی ہوں۔ یا کیا

① ۱۹ / الحجر: ۹۲

② ۵۵ / الرحمن: ۳۹

ایسی احادیث کی تعداد باتکتے ہیں جو قرآن سے مگر آتی ہوں؟  
دوسرا اصول: احادیث عقل کے خلاف ہیں۔

**جواب:** اللہ تعالیٰ نے ہر انسان کو عقل دی ہے، خواہ وہ مسلمان ہو یا عیسائی، یہودی، سکھ، ہندو یا کیمونٹ ہو، ہر کسی کے پاس کچھ نہ کچھ عقل ضرور ہے اور پھر ہر کسی کا یہ دعویٰ ہے کہ اس کی عقل باقی تمام عقول سے اعلیٰ ہے، اب معلوم یہ کرنا ہے کہ کس کی عقل کا اعتبار کیا جائے؟ کیوں کہ تمام لوگوں کی عقلیں ایک جیسی تو نہیں، ہر کسی کی عقل مختلف ہے، کوئی بات کسی کی عقل میں جلد آ جاتی ہے، کسی کی عقل میں دیرے سے آتی ہے، اور کسی کی عقل میں آتی ہی نہیں، اور پھر ہمارے پاس کوئی ایسا آل بھنی نہیں کہ جس کے ذریعے سے کسی ایک عقل کو متعین کر لیا جائے کہ جوبات اس عقل کے مطابق ہو گی صرف وہی درست ہو گی اور جو اس عقل کے خلاف ہو گی وہ غلط شمارکی جائے گی، ہاں البتہ ایک عقل ایسی ہے جسے میزان بنایا جا سکتا ہے اور وہ ہے سیدنا محمد رسول اللہ ﷺ کی عقل۔ اب جوبات بھی حدیث رسول سے ثابت ہو جائے وہ عقل کے خلاف نہیں ہو سکتی، کیوں کہ آپ ﷺ کی عقل تمام انسانوں کی عقولوں سے اعلیٰ ہے۔ اب جب کہ احادیث اعلیٰ عقل کے مطابق ہیں تو اگر وہ کسی کی عقل میں نہ آئیں تو وہ عقل نہیں بلکہ کم عقلی ہے۔

②..... انسان کی عقل انتہائی محدود ہے جب کہ یہ کائنات لامحدود ہے لہذا اس کائنات کی ہر چیز کی حقیقت کا ادراک کرنا عقل کے بس میں نہیں۔ اس عقل کی مثال آنکھ کی طرح ہے اور وحی الہی کی مثال سورج کی مانند۔ آنکھ کے لیے ضروری ہے کہ وہ سورج کے تابع رہ کر اس کی روشنی سے فائدہ اٹھائے۔ آنکھ کے لیے یہ جائز ہی نہیں کہ وہ مکمل نظام سمشی یا اس کے کسی ایک جز پر اعتماد اٹھائے اور اس میں کیڑے نکالنے شروع کر دے، کیوں کہ آنکھ اگر نظام سمشی کے بعض اجزا کا ادراک کر لیتی ہے تو اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ وہ مکمل نظام سمشی کا ادراک کر سکتی ہے۔ کیوں کہ مکمل نظام سمشی کا ادراک کرنا آنکھ کے بس کا روگ نہیں۔

③..... وحی عقل کے تابع نہیں بلکہ عقل وحی کے تابع ہے، جب عقل کو وحی کے تابع کریں گے تو یہی عقل خالق کائنات پر بے پناہ ایمان و یقین کا سبب بنے گی، لیکن اگر اس عقل کو وحی سے بے نیاز کر دیا، شتر بے مہار چھوڑ دیا، تو پھر سوائے گمراہی و ضلالت کے اور کچھ

نہیں ملے گا۔

## عقل کا دائرہ کار

مولانا عبدالرحمن کیلائی عَزَّوَالْجَلَّ قطر از ہیں:

بلاشبہ دین کے انتخاب کے بارے میں عقل کو حق دیا گیا ہے کہ وہ اس کے اصول و مبادیات کی جانچ اور تحقیق کرے پھر چاہے تو اسے قبول کرے اور چاہے تو رد کر دے کیوں کہ دین کے اختیار کرنے میں کوئی مجبوری نہیں لیکن دین کو قبول کرنے کے بعد عقل کو ہرگز یہ حق نہیں دیا گیا کہ وہ اس کے اہم اور بنیادی عقائد و نظریات، جو وحی کی صورت میں اسے ملے ہیں۔ پر یہ ہاتھ صاف کرنا شروع کر دے، بلکہ اسے اب وحی کے تابع ہو کر چلنا چاہیے اور یہ اتباع انہی عقیدت کے طور پر نہیں بلکہ علی وجہ البصیرت ہونا چاہیے۔ لہذا ہمارے خیال میں عقل کے کام مندرجہ ذیل قسم کے ہونے چاہیں۔

① وحی کے بیان کردہ اصول و احکام کے اسرار اور حکمتیوں کی توضیح و تشریح۔

② احکام کے نفاذ کے عملی طریقوں پر زمانہ کے حالات کے مطابق غور کرنا اور پیش آمدہ رکاوٹوں کو دور کرنا۔ مثلاً: وحی نے اگر سود کو حرام کر دیا ہے تو عقل کا کام یہ ہونا چاہیے کہ وحی کی حدود کے اندر اس کو ختم کرنے کے لیے حل پیش کرے۔ پھر اگر عقل سود یا اس کی بعض شکلوں کو حرام سمجھنے کے بجائے اس کو حلال بنانے کے حیلے سوچنے لگے تو عقل کے استعمال کا یہ رخ قطعاً صحیح قرار نہیں دیا جاسکتا کیوں کہ یہ بات طے شدہ ہے کہ نص یا کتاب و سنت کے واضح احکام کی موجودگی میں اجتہاد بالفاظ دیگر عقل کا استعمال قطعاً حرام ہے۔

③ موجودہ دور کے نظریات کے مقابلہ میں وحی کے نظریات کی برتری ثابت کرنا اور ان کو مدلل طور پر پیش کرنا، اور اگر موجودہ نظریات سے عقل خود مرعوب ہو کر وحی میں کافی چھانٹ اور اس کی دوڑا کارتاؤیلات کر کے اس کے واضح مفہوم کو بکاڑنے کی کوشش کرے گی تو اس کا یہ کام دین میں تحریف شمار کیا جائے گا۔

④ تحریف شدہ ادیان پر اسلام کی برتری اور فوقيت کو دلائل سے ثابت کرنا اور پیروی

حملوں کا دفاع کرنا۔

⑤ نفس و آفاق کی وہ آیات جن میں غور و فکر کی دعوت دی گئی ہے۔ ان میں تحقیق و تفییش کر کے انھیں آگے بڑھانا اور ان سے مطلوبہ فوائد حاصل کرنا۔

یہ اور اس جیسے کئی دوسرے کام ہیں جن میں عقل سے کام لیا جاسکتا ہے۔ اسی لیے تو اللہ تعالیٰ نے اپنے پیغمبر سے فرمایا کہ اعلان کر دیجیے کہ

﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلٌ أَدْعُوكُمْ إِلَى اللَّهِ فَدْعَى عَلَى بَصِيرَةٍ آتَا وَ مَنِ اتَّبعَنِي طَوَّ

سُبْحَنَ اللَّهِ وَ مَا آتَا مِنَ الْمُسْرِكِينَ ﴾ [یوسف: ۱۰۸] ①

”کہہ دیجیے کہ میرا راستہ تو یہ ہے کہ میں اور میرے پیروکار خدا کی طرف سمجھ بوجھ کی بنیاد پر دعوت دیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ پاک ہے اور میں مشرکوں سے نہیں۔“

⑥..... قبر کی زندگی کا اور اک عقل کے بس کا روگ نہیں کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں دماغ اور حواس خصہ صرف مادی دنیا سے رابطہ اور کام لینے کے لیے دیے ہیں، جب کہ غائب (حالات قبر وغیرہ) کے حقائق کا علم مادیات سے بالاتر وحی الہی سے متعلق ہے۔ اس لیے عقل جو ہر چیز کو تجویز کے ذریعے جانا چاہتی ہے وہ عالم غیب کے حقائق کو نہیں سمجھ سکتی، اس کی وجہ ایک یہ بھی ہے کہ دماغ اور عقل انسان کی پوری حقیقت نہیں بلکہ، کل، کا ایک جز ہے۔ جز کے لیے ممکن نہیں کہ وہ کل کا احاطہ کر سکے، یہ بالکل ایسے ہی ہے جیسے دریا قطرے میں نہیں سما سکتا۔ جیسے قطرے کے لیے سمندر کو سمجھنا ممکن ہے ایسے ہی ہماری چھوٹی سی عقل کے لیے عالم غیب کو سمجھنا مشکل ہے، اس لیے بہتر یہی ہے کہ ہم قبر کی زندگی کو یونہی تسلیم کر لیں جیسے ہمارے خالق دمالک نے اپنے رسول ﷺ کے ذریعے ہمیں بتایا ہے۔ قطرے کے لیے عقل مندی یہی ہے کہ وہ سمندر کی وسعت کو تسلیم کرے۔

⑦..... عالم بزرخ کا ہماری عقل میں نہ آنے کی بات کوئی عجیب و غریب نہیں، اس کائنات میں سینکڑوں اشیاء ایسی ہیں جن کا آج سے چند صدیاں قبل عقل میں آنا تو درکنار

## عذاب قبر

ہم سوچ بھی نہیں سکتے تھے، مثلاً ہم یہ سوچ بھی نہیں سکتے تھے کہ ہزاروں میل دور بیٹھا ہوا ایک انسان دوسرے انسان سے براو راست گفتگو کر سکے گا، مگر آہستہ آہستہ وقت نے بتا دیا کہ ایسا ممکن ہے، چنانچہ آج ہم دیکھتے ہیں کہ دنیا کے ایک کونے پر بیٹھا ہوا انسان فقط لہروں کے ذریعے سے دوسرے کونے پر بیٹھے ہوئے انسان سے براو راست آمنے سامنے باقی کر رہا ہے۔

⑥ ..... چلو کچھ دیر کے لیے مان لیا کہ عذاب قبر کے متعلق جو احادیث آئی ہیں وہ عقل کے خلاف ہیں۔ اس وجہ سے وہ مردود ہیں، تو کیا قرآن مجید کی بھی جوبات عقل کے خلاف ہو گی وہ مردود ہو گی؟ کیا کسی ثابت شدہ چیز کا محض عقل کے احاطہ میں نہ آنے کی وجہ سے انکار کیا جاسکتا ہے؟

عقل تو کہتی ہے کہ اگر کسی باوضو شخص کی رتبہ خارج ہو جائے یا وہ پیشاب، پاخانہ کرے تو وہ صرف اپنے اسی حصے کو دھوئے جہاں سے یہ چیزیں خارج ہوتی ہے، باقی اعضاء و ضوکو دھونے کی ضرورت نہیں کیا یہ ٹھیک ہے؟ کیا اس سے نماز ہو جائے گی؟  
ہمارے شیخ حافظ ثناء اللہ مدینی صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں:

اسلام اللہ رب العالمین کا نازل کردہ دستور حیات ہے، اولاد آدم پر واجب ہے کہ اس کی جملہ جزئیات کو من و عن تسلیم کر کے عباد الرحمن ہونے کی شہادت صرف دل سے دیں تاکہ دنیا و آخرت کی فلاح و بہبود سے ہمکنار ہوں۔ بندوں کا کام اس کی شریعت میں کیڑے نکالنا نہیں بلکہ عقل سليم کو صحیح نجح پر رکھنا ان کی اہم ذمہ داری ہے اور یہ صرف اسی صورت میں ممکن ہے کہ آدمی مکمل طور پر اپنے آپ کو کتاب و سنت کے تابع کر دے، ان میں کچھ روی اختیار کرنا ملحدین کی امتیازی علامت ہے، انسانی تاریخ اس بات پر شاہد ہے کہ جن لوگوں نے محض عقل پر انحصار کر کے شریعت کا فہم حاصل کرنے کی سعی کی وہ دور کی گمراہی میں جا گئے، اہل اعتزال سے کون واقف نہیں، سب سے پہلے انہوں نے عقل کے گھوڑے دوڑانے کی کوشش کی جس کے نتیجہ میں ماورائی عقل جملہ امور کے انکاری ہو گئے، مہجرات، کرامات کے علاوہ عذاب قبر اور احوالی برزخ کا صاف صاف انکار کر دیا، حالاں کہ یہ وہ امور ہیں جو صحیح نصوص

## عذاب قبر

186

سے ثابت ہیں، جن میں سے کسی کی تاویل یا انکار کی مجال نہیں۔

آگے مزید فرماتے ہیں:

متفق علیہ مسائل اور احوال برزخ و دوزخ پر رائے زنی کرنا گمراہی کا دروازہ ہولنا ہے

جو ایک خطرناک کھیل ہے۔ ①

**تیسرا اصول:** تجربہ و مشاہدہ میں درست ہوں۔

**جواب:** اس اعتراض کا مطلب بھی واضح ہے کہ عذاب قبر یا اس کے متعلق جو احادیث وارد ہوئی ہیں وہ عالم تجربہ اور مشاہدات کے خلاف ہیں۔ یاد رہے کہ برزخ کے واقعات کو تجربات اور مشاہدات پر قیاس کرنا سراسر گمراہی اور جہالت ہے، ناطق وحی جناب محمد رسول اللہ ﷺ کی تکذیب اور خالق کائنات کی ہمہ گیر قدرت کا انکار صریح ہے، انسان دنیا میں صرف انہی چیزوں کا مشاہدہ کر سکتا ہے جن کا تعلق اس دنیا سے ہے، لیکن جن چیزوں کا تعلق اس دنیا سے نہیں بلکہ کسی اور دنیا (مثلاً برزخ، آخرت) سے ہے تو وہ کسی کی سمجھ میں نہیں آ سکتی، ان کی حقیقت کا علم اسی وقت ہو گا جب اس دنیا میں جائے گا۔ مثلاً: جب بچہ ماں کے پیٹ میں ہوتا ہے، اگر اسے بتایا جائے کہ تو ایک ایسی دنیا میں جانے والا ہے جہاں ہزاروں میل پلندے والا، وسیع و عریض، آسمان ہے، حدگاہ تک پہلی ہوئی زمین ہے، اور پھر اس دنیا میں جب تو جائے گا تو تیراقد بھی چھ سات فٹ تک بڑھ جائے گا، وہاں دنیا میں تجھے دکھ، تکلیفیں بھی پہنچیں گی اور تجھے نعمتیں بھی میں گی، تو اس وقت یہ تمام چیزیں اس کی سمجھ میں نہیں آ سکیں گی، کیوں کہ اس کا کبھی اس دنیا سے واسطہ نہیں پڑا، اس نے تو نظر اس چھوٹی سی دنیا کا ہی مشاہدہ کیا ہے جہاں وہ رہ رہا ہے، جب وہ اس دنیا میں آئے گا تمہی اسے ان چیزوں کی حقیقوں کا علم ہو گا۔

② ..... اگر تجربہ اور مشاہدہ کی بنا پر ایمان لانا ہے پھر آپ کا اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی باقتوں پر تو ایمان نہ ہوا بلکہ تجربہ پر ایمان ہوا، کیوں کہ اگر تجربہ درست نہ ہوتا تو آپ نے تسلیم ہی نہیں کرنا تھا، نیز تجربے اور مشاہدے کی بنا پر ایمان لانا اور اس کے بغیر ایمان نہ لانا ایمان بالغیب نہیں جس کا ہمیں اللہ نے حکم دیا ہے۔

جس طرح جنت اور جہنم پر بغیر دیکھے، بغیر کسی تحریبے اور مشاہدے کے ایمان لانا ضروری ہے ایسے ہی برزخی زندگی پر ایمان لانا ضروری ہے۔ تجب ہے ان لوگوں پر کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے مقابلے میں اپنے تجربات و مشاہدات کو کتنی اہمیت دیتے ہیں۔

۳..... مٹی کی خاصیت ہے کہ جو چیز اس میں دفن کر دی جائے وہ اسے کھا جاتی ہے، دفن کی ہوئی چیز گل سر جاتی ہے خواہ وہ چیز جاندار ہو یا بے جان۔ مثلاً: اگر آپ لوہے کو مٹی میں دفن کر دیں کچھ دنوں بعد دیکھیں تو آپ کو وہ لوہا اپنی اصلی شکل سے بدلا ہو اُن ظراعے گا، وہ گل چکا ہو گا، اسے زنگ لگا ہوا ہو گا، یا وہ بالکل ہی مٹی بن چکا ہو گا۔ اسی طرح اگر گڑھا کھود کر اس میں کسی زندہ انسان یا حیوان کو گاڑھا دیا جائے اس کا صرف منہ یا جسم کا کچھ حصہ باہر رہنے دیں کہ جس سے وہ زندہ رہ سکے تو آپ دیکھیں گے کہ چند ہی دنوں میں زمین میں گاڑھا ہوا حصہ گل جائے گا، اس سے بدبوآنے لگے گی۔ معلوم ہوا کہ مٹی زندہ اور مردہ کی تیز نہیں کرتی، اس کی خاصیت ہی یہ ہے کہ جو بھی اس میں دفن ہو گا اسے وہ ختم کر دے گی، لیکن کئی مرتبہ ہمارے مشاہدے میں یہ بات آئی ہے کہ مردے کو زمین میں دفن ہوئے عرصہ بیت چکا لیکن مٹی نے اس کے جسم کو نہ کھایا اور نہ ہی گلنے دیا بلکہ حیرت انگیز بات یہ کہ جسم بالکل دیسا ہی تھا جیسا دفن کرتے وقت تھا اور جسم میں بدبوآنے کی بجائے خوشبو آ رہی تھی اس قسم کے بیسیوں واقعات ہیں، چند ایک ہم پیش کرتے ہیں:

## واقعہ ①:

”سیدنا جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما میان کرتے ہیں کہ جب جنگ احمد کا وقت قریب آیا تو مجھے میرے باپ عبد اللہ نے رات کو بلا کر کہا کہ مجھے ایسا دکھائی دیتا ہے کہ نبی ﷺ کے اصحاب میں سب سے پہلا مقتول میں ہی ہوں گا، اور دیکھو نبی ﷺ کے سواد و سر اکوئی مجھے تم سے زیادہ عزیز نہیں ہے۔ میں مقروظ ہوں اس لیے تم میرا فرض ادا کر دینا اور اپنی بہنوں سے اچھا سلوک کرنا، چنان چہ جب صحیح ہوئی تو سب سے پہلے میرے والد ہی شہید ہوئے، قبر میں آپ کے ساتھ میں نے ایک دوسرے شخص کو بھی دفن کر دیا تھا

لیکن میرا دل مطمئن نہیں تھا کہ انھیں کسی دوسرے آدمی کے ساتھ یونہی قبر میں رہنے دوں، چنانچہ چھ ماہ بعد میں نے ان کی لاش کو قبر سے نکالا۔ دیکھا تو صرف کان وہ بھی تھوڑا سا گلنے کے سواباتی سارا جسم اسی طرح تھا جیسے دفن کیا گیا تھا۔<sup>①</sup>

## واقعہ ②:

”حضرت عبدالرحمن بن ابی صعصہ بیان کرتے ہیں کہ عمرو بن الجوح اور عبد اللہ بن عمرو انصاری سلمی رحمۃ اللہ علیہم شہادت جو کہ غزوہ احمد میں شہید ہوئے تھے، ان کی قبر کو پانی کے بہاؤ نے اکھیزدیا تھا کیوں کہ ان کی قبر پانی کے بہت قریب تھی اور وہ دونوں ایک ہی قبر میں دفن تھے، تو جب ان کی قبر کھودی گئی تاکہ ان کی لاشیں نکال کر کسی اور جگہ دفن کر دی جائیں، دیکھا تو ان کی لاشیں بالکل ولیٰ ہی تھیں جیسے وہ شہید ہوئے تھے، اس طرح معلوم ہوتا تھا کہ جیسے وہ کل شہید ہوئے ہوں، ان میں سے ایک شخص کو جب زخم لگا تھا تو اس نے ہاتھ پر زخم پر رکھ لیا تھا جب ان کو دفن کرنے لگے تو ہاتھ کو وہاں سے اٹھانا چاہا مگر ہاتھ پھر وہیں آ لگا (جہاں زخم تھا)، جب ان کی لاشیں کھو دیں تو غزوہ احمد کو چھیالیں برس گزر چکے تھے۔<sup>②</sup>

## واقعہ ③:

پاکستان کے نامور ایئمی سائنسدان انجینئر سلطان بشیر محمود ستارہ امتیاز اپنی کتاب ”قیامت اور حیات بعد الموت“ میں اسی قسم کا ایک واقعہ لکھتے ہیں: ”پاکستان انسٹیوٹ آف سائنس ایئرڈ میکنالوجی کے سائنس دان ڈاکٹر محمد رفیق ..... جواب فوت ہو چکے ہیں ..... نے ۱۹۸۲ء میں حل斐ہ مجھے بتایا کہ ۱۹۸۰ء کی بارشوں میں سیلا ب کا پانی ان کے گاؤں کے قبرستان کو بہا کر لے گیا۔ سیلا ب کے اس ریلے میں ایک بزرگ کی لاش بھی تھی جو ایسے محفوظ پائی گئی

① بخاری، کتاب الجنائز، باب هل یخرج المیت من القبر واللحد لعلة، رقم: ۱۳۵۱

② الموطأ لامام مالک، کتاب الجهاد، باب الدفن فی قبر واحد من ضرورة .....

جیسے اسی دن مراد ہو، حالاں کہ اللہ کا وہ صالح بندہ چالیس پچاس سال پہلے فوت ہوا تھا۔<sup>①</sup>

### واقعہ ④:

قاری نعیم الحق نعیم عبید اللہ بن ناور علامہ اہل حدیث میں سے تھے، آپ انہائی سادہ مزاج، شریف الطبع ہونے کے ساتھ ساتھ عالم باعمل بھی تھے۔ ۳۰ رجنوری ۱۹۹۹ء کو ٹرین سے اترتے ہوئے پامدان میں پاؤں الجھنے کی وجہ سے ٹرین تلے آ کر خالق حقیقی کو جا لے۔ وفات کے تقریباً پانچ ماہ بعد محترم قاری صاحب کی قبر بارشوں کی وجہ سے بیٹھ گئی، لوگوں نے دیکھا کہ آپ کا کفن اور جسم بالکل سلامت تھا، آنکھوں کے بال اور داڑھی اسی حالت میں تھی، سر کے زخم پر کھی ہوئی روئی بھی اسی طرح موجود تھی۔<sup>②</sup>

الاعتصام میں یہ واقعہ محترم قاری صاحب کی لخت جگر میونہ نعیم نے بیان کیا تھا، جب کہ میں نے مزید تحقیق کے لیے الاعتصام کے مدیر حافظ عبد الوحید علی اللہ ..... جو کہ قاری صاحب کے شاگرد خاص بھی ہیں ..... سے پچھا انھوں نے بھی اس واقعہ کی تصدیق کی۔

### واقعہ ⑤:

راظم کے ایک کرزن جن کا نام حافظ محمد شریف بھٹوی تھا۔ آپ ضلع اوکاڑہ کے معروف گاؤں ”بھٹہ محبت“ کے رہنے والے تھے، آج سے تقریباً پچیس (۲۵) سال قبل فوت ہوئے تھے، آپ سکول تھجھر تھے، انہائی سادہ مزاج، شریف الطبع اور تہجد گزار تھے، کافی عرصہ یہاں رہے، بالآخر اسی یہاں میں فوت ہو گئے، وفات کے تقریباً دو (۲) سال بعد (غالباً ۱۹۸۲ء) آپ کی قبر کسی وجہ سے بیٹھ گئی، آپ کے بھائیوں کو علم ہوا تو وہ قبر درست کرنے کے لیے گئے، وہاں آ کر جب انھوں نے دیکھا تو ششدرارہ گئے۔ کیوں کہ دوسال کا عرصہ بیت جانے کے باوجود آپ کا کفن بالکل سفید، کوئی داغ دھبہ نہیں لگا ہوا تھا، جسم بھی بالکل سلامت، یوں محسوس ہوتا تھا کہ جیسے ابھی دفن کیے گئے ہیں، بڑے بھائی نے آپ کا سر پکڑ کر چہرے کا رخ

① قیامت اور حیات بعد الموت، ص: ۴۰۷

② هفت روزہ الاعتصام، جلد: ۵۶، شمارہ: ۳۱، ص: ۲۷

دوسری طرف کرنا چاہا تو منہ پر ہاتھ لگنے سے داڑھی کے چند بال اکھر گئے، جب کہ چہرے کا رخ اس طرح آسانی سے دوسری طرف ہو گیا کہ جیسے سوئے ہوئے آدمی کا چہرہ دوسری طرف کیا جاتا ہے اور وہ آسانی سے دوسری جانب مزجاجاتا ہے۔ یہ واقعہ میری والدہ، خالہ، خالہ کے بیٹوں نے مجھے بتایا ہے۔

”فتوحات“، اہل حدیث میں لکھا ہے کہ حافظ عبد القادر روضہ کی مدفن کے بعد آپ کی قبر سے کچھ عرصہ تک فردوسی خوشبوئیں آتی رہیں۔ معتمد علیہ عوام اور مستند علماء نے آپ کی قبر پر مٹی کا ہر طرح کمیکل تجربہ کیا، بالآخر سب نے یہ اقرار کیا کہ یہ خوشبو دنیاوی خوشبو سے بالآخر جنتی خوشبو ہے۔ ①

یہ اور اس طرح کے کئی ایسے واقعات ہیں جن سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ عذاب قبراً یک حقیقت ہے، تفصیل کے لیے احوال القبور لابن رجب، شرح الصدور للسيوطی، التذكرة لامام قرطبی دیکھیں۔

**ایک مشہور اعتراض:** قرآن مجید میں انسان کی چار حالتوں، دو موتوق اور دوزندگیوں کا ذکر ہے۔  
**جواب:** ممکرین عذاب قبر کا یہ بڑا مشہور اعتراض ہے کہ دو موتیں یعنی ایک دنیا میں آنے سے پہلے کا جو عرصہ ہے اور دوسری اس زندگی کے بعد جوموت آئے گی۔ اسی طرح دوزندگیاں، ایک جو ہم بسرا کر رہے ہیں اور دوسری آخرت کی۔ اس کے لیے وہ عوماً آیت ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيَتُونَ ۝ ۵۰ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ تُبَعْثُرُونَ ۝ ۵۱ ﴾

”اس کے بعد پھر تم سب یقیناً مر جانے والے ہو، پھر قیامت کے دن بلاشبہ تم سب اٹھائے جاؤ گے۔“ پیش کرتے ہیں۔

یاد رہے کہ یہ اور اس طرح کی دوسری آیات میں قیامت کے دن دوبارہ جی اٹھنے سے مراد عام زندگی ہے نہ کہ خاص زندگی۔ یعنی تمام اگلے پچھلے انسان زندہ کر کے میدان محشر میں جمع کیے جائیں گے۔

① میزان مناظرہ: ۱ / ۴۴

② المؤمنون: ۱۵، ۱۶

## عذاب قبر ۱۹۱

یہ بات بجا ہے کہ قرآن مجید میں موت کے بعد قیامت سے پہلے اس طرح کی عام اور سب لوگوں کی زندگی کا ذکر نہیں ہے اور نہ ہی کسی مسلمان کا یہ عقیدہ ہے کہ قیامت سے قبل ایسی کوئی عام زندگی ہو گی۔ لیکن اس کا مطلب یہ ہر گز نہیں کہ اس سے قبل کوئی خاص زندگی نہیں۔ اس خاص زندگی کی کئی ایک امثلہ قرآن مجید میں موجود ہیں۔ مثلاً:

**مثال ①:**

﴿ وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَأَذْرَءْتُمْ فِيهَا طَ وَاللهُ مُخْرِجٌ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ ۝  
فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا طَ كَذَلِكَ يُخْيِي اللهُ الْمَوْتَىٰ لَا وَيُرِيكُمْ أَيْتِهِ  
لَعْلَكُمْ تَعْقِلُونَ ۝ ۵۰ ﴾

”اور جب تم نے ایک شخص کو قتل کر دیا اپنے اس میں اختلاف کرنے لگے، اور تمہاری پوشیدگی کو اللہ تعالیٰ ظاہر کرنے والا تھا۔ ہم نے کہا کہ اس (گائے) کا ایک مکروہ مقتول کے جسم پر لگا دو (وہ جی اٹھے گا) اسی طرح اللہ مردوں کو زندہ کر کے تمہیں تمہاری عقل مندی کے لیے اپنی نشانیاں دکھاتا ہے۔“

**مثال ②:**

﴿ الَّمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمُ الْوُفُّ حَذَرَ الْمَوْتِ  
فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوْتُوا فَلَمَّا أَخْيَاهُمْ طَ إِنَّ اللَّهَ لَذُরْ فَضْلٌ عَلَى النَّاسِ  
وَلِكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ۝ ۵۱ ﴾

”کیا آپ نے ان لوگوں کے حال پر بھی غور کیا ہے جو موت کے ذر سے اپنے گھروں سے نکل گئے، حالاں کہ وہ ہزاروں کی تعداد میں تھے۔ اللہ تعالیٰ نے انھیں کہا مر جاؤ (چنانچہ وہ راستے میں ہی مر گئے) پھر اللہ تعالیٰ نے انھیں دوبارہ زندہ کر دیا، اور اللہ تو یقیناً لوگوں پر بڑا فضل کرنے والا ہے، لیکن لوگوں کی اکثریت ایسی ہے جو اللہ کا شکردا نہیں کرتی۔“

مثال (۳):

﴿أَوْ كَالِذِي مَرَّ عَلَىٰ فَرِيهَةَ وَ هِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عَرُوشَهَا ﴾ قَالَ اللَّهُ أَنِّي  
يُحِبُّ هَذِهِ الْمُؤْتَمِرَاتِ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِائَةً عَامًا ثُمَّ بَعَثَهُ طَقَالَ كَمْ  
لَبِثَ طَقَالَ لَبِثَ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ طَقَالَ بَلْ لَبِثَ مِائَةً عَامًا فَانْظُرْ  
إِلَى طَعَامِكَ وَ شَرَابِكَ لَمْ يَسْتَسْنَهُ وَ انْظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَ  
لِجَعْلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَ انْظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُهَا ثُمَّ نُكْسُوُهَا  
لَحْمًا طَفَلَمَا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ①

”یا (اس شخص کے حال پر غور کیا ہے) جو ایک بستی کے قریب سے گزارا اور وہ بستی اپنی  
چھتوں پر گردی پڑی تھی، وہ کہنے لگا! اس بستی کی موت کے بعد دوبارہ اللہ سے کیسے زندگی  
دے گا؟ (یعنی آباد کرے گا) اس پر اللہ نے اسے سوالات تک موت کی نیند سلا دیا۔ پھر  
اسے زندہ کر کے اس سے پوچھا! بھلا کتنی مدت تم یہاں پڑے رہے؟ وہ بولا کہ یہی بس  
ایک دن یا اس کا کچھ حصہ تھہرا رہا ہوں گا، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: بات یوں نہیں بلکہ تم یہاں  
سو سال پڑے رہے ہو۔ اچھا اب اپنے کھانے اور پینے کی چیزوں کی طرف دیکھو یہ  
ابھی تک باسی نہیں ہو گئیں اور اپنے گدھے کی طرف بھی دیکھو (اس کا پنج تک بوسیدہ  
ہو چکا ہے) اور یہ ہم نے اس لیے کیا ہے کہ تجھے لوگوں کے لیے ایک مجزہ بنا دیں (کہ  
جو شخص سو برس پیشتر مر چکا تھا وہ دوبارہ زندہ ہو کر آگیا) اور اب گدھے کی بڈیوں کی  
طرف دیکھو کہ ہم کیسے انہیں جوڑتے، اٹھاتے اور اس پر گوشت چڑھادیتے ہیں۔ جب  
یہ سب باتیں واضح ہو گئیں تو وہ کہنے لگا! اب مجھے خوب معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر  
 قادر ہے۔“

مثال ③:

﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسِي لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَىٰ اللَّهَ جَهْرًا فَاخَذْتُكُمُ  
الصُّعَقَةَ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ۝ ۵۰ ثُمَّ بَعْشُكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعْلَكُمْ  
تَشْكُرُونَ ۝ ۵۱﴾ <sup>①</sup>

”اور (وہ واقعہ بھی یاد کرو) جب تم نے کہا اے موی! جب تک اللہ کو ہم علاویہ نہ دیکھے  
لیں، تمہاری بات نہیں مانیں گے، پھر تمہارے دیکھتے ہی دیکھتے تم پر بچالی گری (جس نے  
تمہیں ختم کر دیا) پھر تمہاری موت کے بعد ہم نے تمہیں زندہ کر کے اٹھایا کہ شاید اب  
ہی تم شکر گزار بن جاؤ۔“

②: قرآن مجید میں دو مستقل زندگیوں کا ذکر ہے۔ مستقل زندگی یہ ہے کہ روح با قاعدہ جسم میں  
داخل ہو کر پورے بدن میں تصرف کرے تو یہ صورت یا تو دنیا کی زندگی میں ہوتی ہے اور یا  
آخرت میں ہوگی۔ لہذا مستقل زندگیاں دو ہی ہیں ایک دنیا کی اور دوسری آخرت کی۔ عالم قبر  
اور برزخ کا معاملہ ایسا نہیں ہے، وہاں تو جسم اور روح میں جداوی ہے، جسم زیر زمین قبر میں  
عذاب سے دوچار ہو رہا ہے، جب کہ روح عذاب جہنم میں بتلا ہے۔ عالم برزخ کو شاید اسی وجہ  
سے آخرت کی زندگی کا مقدمہ کہا جاتا ہے۔

باب پنجم:

## منکرین عذاب قبر کے متعلق علماء کرام کی آراء

اس باب میں نامور علماء کرام و مفتیان عظام کی آراء سے قارئین کو مطلع کیا جا رہا ہے۔ تاکہ انھیں منکرین عذاب قبر کے متعلق علماء کی آراء سے آگاہی ہو سکے۔ اس سلسلے میں، میں نے نامور علماء کو خطوط لکھے جن میں سے بعض کے جوابات بذریعہ ڈاک مجھ تک پہنچے، بعض نے جماعتی رسائل میں جوابات دیے، جب کہ بعض سے میں نے بال مشافل کر جوابات حاصل کیے۔ مگر اس کے باوجود بھی کئی علماء ایسے ہیں جن کی طرف سے فی الحال مجھے کوئی جواب نہیں ملا جس کی دوہی وجہیں ہو سکتی ہیں، یا تو ان تک میرا خط پہنچا ہی نہیں یا پھر وہ اپنی گونا گو مصروفیات کی بنا پر تا حال جواب نہیں لکھ سکے۔ بہر حال میں ان تمام علماء کا تھہ دل سے شکرگزار ہوں جنہوں نے اپنی بے حد مصروفیات کے باوجود میرے خطوط کے جوابات دے کر میری حوصلہ افزائی کی۔ <sup>۱</sup> فجز اہم اللہ احسن الجزاء

الشیخ عبد الرحمن ضیاء<sup>بخاری</sup> کی رائے

یاد رہے کہ شرح عقیدہ طحاویہ میں ہے:

فَذَّتْ تَوَاتَرٌ الْأَخْبَارُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي ثُبُوتِ عَذَابِ الْقَبْرِ وَنَعِيمِهِ لِمَنْ كَانَ لِذِلِكَ أَهْلًا، وَسُؤَالِ الْمَلَكِينَ فِي جِبْرٍ إِغْتَدَادِ ذِلِكَ وَالْإِيمَانِ بِهِ وَلَا تَنَكِلُمْ فِي كَيْفِيَتِهِ . الن<sup>۲</sup>

① علماء کی آراء قارئین کرام کے علم میں اضافے کے لیے بیان کر رہے ہیں، میراہر عالم کی رائے سے متفق ہونا ضروری نہیں۔ مصنف

☆ شیخ الحدیث جامعا بن تیمیہ، رائے وندروڈ۔ لاہور

② [ص: ۴۵۰]

”یعنی عذاب قبر اور قبر کی نعمتوں کے متعلق، نیز قبر میں سوال کے متعلق، رسول اللہ ﷺ سے متواتر احادیث مروی ہیں، اس لیے ان کا اعتقاد رکھنا واجب ہے، اور ان پر ایمان لانا بھی واجب ہے اور ہم ان کی کیفیت کے متعلق بحث نہیں کر سکتے۔“  
 متواتر احادیث کا انکار کرنے والے شخص میں اگر تکفیر کے موافع میں سے کوئی مانع نہیں پایا جاتا تو اسے کافر کہا جاسکتا ہے۔ یعنی وہ شخص جاہل نہ ہو، مطلب یہ کہ اس کو ان احادیث کے بارے میں آگاہ کر دیا گیا ہو۔ اور اس کے پاس کوئی جحت و شبہ باقی نہ رہے مثلاً: وہ عذاب قبر ارضی کی برزخی قبر سے تاویل نہ کرتا ہو بلکہ وہ محض انکار ہی کرتا ہو، تو ایسا شخص لا محالہ کفر کی حد تک پہنچ جاتا ہے۔

کفر کے ۳۵۔ اسباب ہیں جو فتاویٰ دین خالص جلد ۳ ص: ۱۵۱ میں لکھے ہوئے ہیں اور شیخ محمد بن صالح العثيمین رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اپنی کتاب ”مجالس شہر رمضان“ ص: ۱۲۷ پر ان میں سے بعض اسباب لکھے ہیں، جو مسئلہ قطعی دلائل سے ثابت ہو اور اس پر علماء کا جماع بھی ہو جائے اس کا منکر کفر کی حد تک جا پہنچتا ہے مثلاً: شراب، زنا یا چوری کو حلال کہنے والا، نماز، زکوٰۃ، روزہ کا انکار کرنے والا، یادِ دین کا نہ اقتراونے والا، عذاب قبر کا منکر بھی اسی زمرہ میں ہے کیوں کہ اس کے دلائل بھی متواتر ہیں اور اہل سنت کا جماع بھی ہے جیسا کہ عذاب قبر کے متعلق علامہ ابن ابی العز رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

((يَكُونُ لِلنَّفْسِ وَالْبَدْنِ بِإِتْفَاقٍ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ)) کہ عذاب قبر روح اور بدن دونوں کو ہوتا ہے اس پر اہل سنت والجماعت کا اتفاق ہے۔<sup>①</sup>

اور موت کے بعد قیامت کے دن سے پہلے عذاب کا ذکر قرآن میں بھی ہے دیکھیے:

الذاريات: ۳۵، ۳۷، ۳۸. غافر: ۳۵، ۳۷، ۳۸. توبہ: ۱۰۱

اور پھر قرآن وحدیث سے ثابت ہے کہ انسان مرنے کے بعد قیامت تک زمین میں ٹھہرتا ہے۔ مثلاً: ﴿كُمْ لَيْشُمْ فِي الْأَرْضِ عَدَدَ سِينِينَ﴾ [المؤمنون] اور حدیث میں

ہے: ((يَقُولُ لِلأَرْضِ إِنِّي عَلَيْهِ)) ”زمیں کو کہا جاتا ہے اس پر مل جا۔“ [ترمذی] نیز  
﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نَعِيْدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً اُخْرَى﴾ [طہ]  
آپ نے جس شخص کے متعلق سوال کیا ہے وہ اگر ان متواتر احادیث کو جھوٹا اور من گھڑت  
کہتا ہے اور عذاب قبر کا کلی طور پر منکر ہے، ان احادیث کا علم ہوتے ہوئے بھی اگر اپنے غلط  
 موقف پر اڑا ہوا ہے تو ایسا شخص بھی کفر میں داخل ہو جاتا ہے۔

[كتبه عبد الرحمن ضياء]

### الشیخ ارشاد الحق اثری ﴿عَلَيْهِ السَّلَامُ﴾ کی رائے

منکرین عذاب قبر کے بارے میں آپ کے سوال کا جواب یہ ہے کہ یہ حضرات بدعتی  
ہیں۔ صحیح احادیث کی تضعیف و تاویل میں ان سے خطا ہوئی ہے، یہنا کارہ انھیں دائرہ اسلام  
سے خارج نہیں سمجھتا۔ معززہ بھی عذاب قبر کے منکر تھے، حضرات محدثین کرام انھیں بھی کافر  
نہیں بلکہ بدعتی ہی سمجھتے تھے۔ هذا مابعدی، والله سبحانه وتعالیٰ اعلم  
بالصواب۔

### الشیخ بشیر احمد ربانی ﴿عَلَيْهِ السَّلَامُ﴾ کی رائے

معاد و قیامت اور اس کے جمیع متعلقات پر ایمان لانا ہر صاحب ایمان پر واجب اور  
ضروری ہے اور ان کا انکار کفر ہے، اخروی امور کی پہلی منزل قبر ہے اور اس قبر میں عذاب اور  
حق تعالیٰ کی نعمتوں کے ادراک پر احادیث متواترہ دال ہیں اور کتب عقائد ان کے تذکرے  
سے مالا مال ہیں، اور گمراہ و گمراہ گر کی ضلالت و جہالت ان امور میں ناقابل اعتماد ہیں، ان  
گمراہ گروں اور آئمہ مصلین کی ہلاکت و گمراہی کا عظیم سبب، علوم دینیہ و شرعیہ کی قلت ہے اور  
سلف صالحین کے منتج سے بعد دوسری ہے۔ رسول کرم ﷺ نے علامات قیامت اور امارات  
ساعة ذکر فرماتے ہوئے فرمایا ہے:

★ مصنف کتب کثیرہ، استاذ العلماء، محقق شہیر، رئیس ادارۃ الحکوم الارثیہ، فیصل آباد

★ مناظر و مفتی اسلام، مصنف کتب کثیرہ، محقق شہیر، رئیس مرکز امام القری بیزہ زار لاہور

((من اشراط الساعة ان يقل العلم، ويظهر الجهل، ويظهر الزنا، وتکثر النساء، ويقل الرجال حتى يكون لخمسين امرأة القيم الواحد))<sup>①</sup>

”علمات قیامت میں سے علم کی کمی، جہالت و زنا کا غالب ہونا، عورتوں کی کثرت مردوں کی کمی تھی کہ پچاس عورتوں پر ایک نگران ہو گا۔“

اسی طرح ایک اور حدیث میں رسول مکرم ﷺ کا ارشادِ گرامی ہے:

((وَإِنَّ اللَّهَ لَا يَقْبضُ الْعِلْمَ إِنْتَزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ الْعَبَادِ وَلَكِنْ يَقْبضُ الْعِلْمَ بِقَبْضٍ الْعُلَمَاءُ، حَتَّى إِذَا لَمْ يَبْقُ عَالَمٌ أَتَخْذَ النَّاسَ رُوسًا جَهَالًا، فَسُلُّوا فَاقْفَتُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ فَضَلُّوا وَاضْلُّوا))<sup>②</sup>

”الله تعالیٰ یقیناً علم بندوں سے چھین کر قبض نہیں کرتا لیکن وہ علماء کو قبض کر کے علم قبض کرتا ہے۔ یہاں تک کہ جب کوئی عالم باقی نہ رہے گا، لوگ جاہلوں کو سردار بنا لیں گے، ان سے مسئلے پوچھتے جائیں گے، وہ علم کے بغیر فتویٰ دیں گے، خود بھی گمراہ اور دوسروں کو بھی گمراہ کریں گے۔“

ان احادیث صحیحہ صریحہ سے واضح ہو گیا کہ لوگوں کی گمراہی کا باعث شرعی علم سے یعنی ہے اور جن لوگوں نے اصحاب الحدیث کے ہاں زانوئے تلمذ طے کر کے علم حاصل نہیں کیا وہ گمراہی کے دہانے پر پہنچ گئے۔

یاد رہے کہ اسلام کے بنیادی عقائد میں سے عذاب قبر اور اس کی نعمتوں کا اثبات ہے جو احادیث متواترہ میں بیان کیا گیا ہے۔

صاحب شرح عقیدہ طحا ویہ رحمۃ رحمٰنۃ رقطراز ہیں:

((وَقَدْ تواتَرَتِ الْأَخْبَارُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي ثَبَوتِ عَذَابِ الْقَبْرِ))

① صحيح البخاری، كتاب العلم، باب رفع العلم وظهور الجهل، رقم: ۸۱

② صحيح البخاری، كتاب العلم، باب كيف يقبض العلم، رقم: ۱۰۰

ونعيمه لمن كان لذلك أهلا، وسؤال الملkin، فيجب اعتقاد ثبوت ذلك، والإيمان به ولا نتكلم في كيفية اذ ليس للعقل وقوف على كيفية، لكونه لا عهد له به في هذه الدار، والشرع لا ياتي بما يحيله العقول ولكن قد ياتي بما تحرر فيه العقول فأن عود الروح إلى الجسد ليس على الوجه المعهود في الدنيا بل تعاد

**الروح إليه إعادة غير الاعادة المألوفة في الدنيا . ①**

”رسول اللہ ﷺ سے عذاب قبر کے ثبوت اور اس کی نعمتیں ان لوگوں کے لیے جوان کے اہل ہیں، کے بارے میں متواتر احادیث مروی ہیں، اسی طرح دو فرشتوں کا قبر میں سوال کرنا، اس کے ثبوت پر عقیدہ رکھنا اور ایمان لانا واجب ہے۔ اور ہم اس کی کیفیت پر کلام نہیں کرتے اس لیے کہ ان امور پر واقفیت رکھنا عقل کا کام نہیں ہے، اس لیے کہ اس دنیا میں اس کا عہد نہیں ہے، اور شریعت ایسے امور نہیں لاتی جو عقلًا محال ہوں، شرع ایسے امور لاتی ہے جس میں عقل دنگ رہ جاتی ہے۔ روح کا جسم کی طرف لوٹنا اس طرح نہیں ہے جیسے دنیا میں جسم کے اندر لوٹائی جاتی ہے۔ بلکہ روح کا اعادہ دنیا کے اندر اعادے کی طرح نہیں ہے۔“

اسی طرح علامہ مرتضیٰ زبیدی نے ”لقط اللائی المتناثرہ فی الاحدیث المتواترہ، رقم: ۶۳“ علامہ سیوطی نے ”قطف الازھار المتناثرہ فی الاخبار المتواترہ، رقم: ۹“ میں عذاب قبر اور سوال الملکین کو متواتر قرار دیا ہے۔ ان احادیث متواترہ میں سے براء بن عازب رضی اللہ عنہ کی مفصل حدیث بھی ہے جسے بے شمار تر نے کتب عقائد میں عذاب قبر کے اثبات کے لیے پیش کیا ہے۔ جن کا اختصار سے تذکرہ درج ذیل ہے۔

① شرح العقیدۃ الطحاویۃ: ۶۰۹ / ۲ بتحقيق شعیب الارناؤط وعبد الله بن عبد المحسن التركی، مطبوعہ مؤسسة الرسالة

مسند احمد (۱۸۵۳۲)، ابن ابی شیبہ (۳/۳۱۰، ۳۷۳، ۳۸۰، ۳۸۲، ۱۹۲/۱۰)، کتاب الزهد لھناد (۳۳۹)، زوائد مروزی علی الزھد لابن مبارک (۱۲۱۹)، الرد علی الجھمی للدارمی (ص: ۲۹)، ابو داؤد (۳۷۵۳)، تفسیر طبری (۲۰۷/۲۶۲)، تہذیب الآثار (۷۲۱)، التوحید لابن خزیمہ (ص: ۱۱۹)، اتحاف المھرۃ (۲/۳۵۹)، الشریعة للاجری (ص: ۳۶۷، ۳۷۰، ۳۷۳)، الایمان لابن مندہ (۱۰۲۳)، مستدرک حاکم (۱/۳۷، ۳۸) شرح اصول اعتقاد اهل السنۃ (۲۱۳۰)، اثبات عذاب القبر للبیھقی (۲۱، ۳۲)، شعب الایمان (۳۹۵)، ابن ماجھ (۱۹۳۹، ۱۵۳۸)، نسائی (۲۰۰۳)، المصنف لعبد الرزاق (۳/۳، ۵۸۰، ۵۸۲)، مسند طیالسی (۷۵۳)، المعجم الاوسط للطبرانی (۳۵۲۳)، مسند الرویانی (۳۹۲)، تفسیر ابن ابی حاتم (۸۳۶۵)، الذکرہ للقرطی (۱۱۹)، تاریخ دمشق (۲۶۸/۲۳، ۲۶۹)، اس حدیث کو امام حاکم، امام ذہبی، امام منذری، امام نیقی، امام قربی، امام ابن قیم اور علامہ البانی رحمۃ اللہ علیہ وغیرہم نے صحیح قرار دیا ہے، اور بڑے بڑے آئندہ حدیث نے عقائد کی کتابوں میں ذکر کر کے اس سے عذاب قبر کے عقیدہ پر جدت پکڑی ہے۔

یہ حدیث بالکل صحیح ثابت ہے۔ صاحب شرح العقیدۃ الطحاویہ فرماتے ہیں: <sup>۱</sup>

وذهب الی موجب هذا الحديث جميع اهل السنۃ والحدیث وله شواهد من الصحيح.

اس حدیث کے موجب و مصدق کی طرف تمام اہل السنۃ والجماعت گئے ہیں اور صحیح میں اس کے شواہد بھی ہیں۔

امام ابو عبد اللہ محمد بن اسحاق بن محمد بن یحییٰ المعروف ابن مندہ الاصبهانی المتوفی

(۳۹۵ھ) فرماتے ہیں:

هذا الاسناد متصل، مشهور، رواه جماعة عن البراء، وكذلك  
رواہ عده عن الأعمش، وعن المنھاں بن عمرو، والمنھاں اخرج  
عنہ البخاری ما تفرد به، وزاد ان اخرج عنه مسلم وهو ثابت على  
اسم الجماعة، وروى هذا الحديث عن جابر وابی هریرة وابی  
سعید وانس بن مالک وعائشہ رضی اللہ عنہم . ①

”یہ سند متصل، مشہور ہے، محدثین کی ایک جماعت نے اسے براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے  
بیان کیا ہے، اور اس طرح کئی ایک نے اسے اعمش اور منھاں بن عمرو سے روایت کیا  
ہے۔ منھاں سے امام بخاری نے وہ روایت بیان کی ہے جس میں اس کا تفرد ہے، اور  
زادان سے مسلم نے روایت نکالی ہے، اور یہ حدیث جابر، ابو ہریرہ، ابو سعید، انس  
بن مالک اور عائشہ رضی اللہ عنہ سے بھی مردی ہے۔“

علام آجری نے ”الشرعیہ“ میں اس حدیث پر یوں باب باندھا ہے۔

التصدق والایمان بعد العذاب القبر ”عذاب قبر کی تقدیق اور اس پر ایمان  
کا بیان۔“

پھر اس کے بعد عذاب قبر کے متعلقہ احادیث بیان کیں اور فرمایا: ما اسو حال من  
کذب بهذه الاحادیث لقد ضل ضلالاً بعيداً، وخسر خسرانا مبيناً . ②  
”جس شخص نے ان احادیث کو جھٹایا وہ کس قدر برے حال والا ہے، وہ تو یقیناً بہت دور  
بھک گیا اور واضح نقصان اٹھانے والا بن گیا۔“

علامہ ابو بکر احمد بن علی الرازی رقطراز ہیں:

① کتاب الایمان، ص: ۵۷۵، رقم: ۱۰۶۴ - بتحقيق ایمن صالح شعبان مطبوعہ دار

الكتب العلمية بیروت

② الشریعہ: ۲ / ۱۸۶

## عذاب قبر

واعلم ان سوال منكر ونكير للميت في القبر عن ربه ودينه، حق،  
لو رود الاحاديث عن النبي ﷺ .<sup>①</sup>

”يقين كلو! كه منکر و نکیر کامیت سے قبر میں اس کے رب اور اس کے دین کے بارے میں سوال کرنا حق ہے، اس لیے کہ نبی ﷺ سے اس کے بارے احادیث مروی ہے۔“  
پھر اس کے بعد احادیث ذکر کر کے لکھتے ہیں:

واعلم: ان عذاب القبر لکفار ولمن کان مستحقا من المؤمنين  
حق، والانعام لاهل الطاعات، وبهم ایصال اللذات وارواحهم  
وابدانهم فی الراحات بذلك عند اهل السنة والجماعة حق،  
یخالف الله فی القبر فی المیت ضرب الحیاة بقدر ما یتألم به، ان  
کان کافرا، ویتلذذ بالاکرام ان کان مومنا .<sup>②</sup>

”يقين كلو! كه کفار اور اہل ایمان میں سے جو عذاب قبر کے مستحق ہوئے ان کے لیے قبر میں عذاب حق ہے، اور اطاعت والے لوگوں کے لیے انعامات، ایصال لذات اور ان کی روحوں اور جسموں میں راحت واطمینان ہونا اہل اللہ والجماعت کے نزدیک برق ہے۔ اور قبر میں میت کے اندر حیات کی وہ قسم پیدا کرتا ہے کہ اگر کافر ہو تو درود محسوس کرتا ہے اور اگر مومن ہو تو عزت و اکرام کی لذت پاتا ہے۔“

علامہ محمد بن احمد السفاری نقطر از ہیں:

وعذاب القبر واحیاء الموتی فی قبورهم، ومساء لة منکر ونكیر  
لهم ثابت، وواجب القول به، وانه يعذب بعد ان ترد الروح اليه،  
فعداً بـ القبر حق .<sup>③</sup>

❶ شرح بدء الامالی، ص: ۳۵۳

❷ شرح بدء الامالی، ص: ۳۵۵

❸ لواح الانوار السنیہ: ۱۵۰ / ۲

”عذاب قبر اور قبروں میں مردوں کو زندہ کرنا اور منکروں کی کاران سے سوال کرنا ثابت ہے، اور اس کا قائل ہونا واجب ہے، اور اعادہ روح کے بعد اس کو عذاب دیا جاتا ہے، سو عذاب قبر حق ہے۔“

امام عبدالغنی المقدسی فرماتے ہیں:

وَالْإِيمَانُ بِعَذَابِ الْقَبْرِ حَقٌّ، وَفِرْضٌ لَازِمٌ، رَوَاهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ  
عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ، وَأَبْوِي أَيُوبٍ، وَزَيْدِ بْنِ ثَابَتٍ، وَأَنَسِ بْنِ مَالِكٍ،  
وَأَبْوَهُرِيرَةً، وَأَبْوَبَكْرَةً، وَأَبْوَرَافِعً، وَعُشَمَانَ بْنَ أَبِي الْعَاصِ،  
وَعَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَبَّاسٍ، وَجَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ، وَعَائِشَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ ﷺ،  
وَأَخْتَهَا أَسْمَاءً، وَغَيْرَهُمْ، وَكَذَالِكَ الْإِيمَانُ بِمَسَاءَةِ لَهُ مُنْكِرٍ  
وَنُكِيرٍ ①.

”عذاب قبر پر ایمان لانا حق اور فرض لازم ہے، اسے نبی ﷺ سے سیدنا علی، ابوالیوب، زید، انس، ابوہریرہ، ابوبکر، ابورافع، عثمان، عبد اللہ بن عباس، جابر، عائشہ زوج رسول اللہ ﷺ اور ان کی بہن اسماءؓ نبی ﷺ نے روایت کیا ہے، اسی طرح منکروں کی  
کے سوال کرنے پر ایمان لانا واجب و ضروری ہے۔

اس مختصری تو پنج سے معلوم ہوا کہ عذاب قبر اور منکروں کی سوال بالکل حق اور فرض لازم ہیں، تمام ائمۃ اہل السنۃ والجماعۃ اس کے قائل ہیں، اس کا انکار صرف معتزلہ اور ان کے حواریوں نے کیا ہے۔

امام ابو الحسن الشاطری رقمطراز ہیں۔

(( وَخَلَفُوا فِي عَذَابِ الْقَبْرِ، فَمِنْهُمْ مِنْ نَفَاهُ، وَهُمُ الْمُعْتَزِلَةُ  
وَالْخَوَارِجُ، وَمِنْهُمْ مِنْ أَثْبَتَهُ، وَهُمُ أَكْثَرُ أَهْلِ الْإِسْلَامِ )) ②

① الاقتصاد في الاعتقاد: ۱۷۲ تا ۱۷۵

② مقالات الاسلاميين: ۴ / ۱۱۶

”عذاب قبر کے متعلق اختلاف کی نویت یہ ہے کہ معزز لہ اور خارج نے اس کا انکار کیا ہے، اہل اسلام کی اکثریت اس کی قائل ہے۔“ نیز دیکھیں لواح الانوار السنیۃ ولواقع الأفکار السنیۃ: ۱۵۰ / ۲

یہ تھیں نصوص شرعیہ اور آئمہ اہل سنت کے مختصر اقوال جو اس عقیدہ جاز مہ پر دال ہیں۔ جو لوگ قرآن کے ساتھ رسول اللہ ﷺ کی اقوال و افعال اور تقریرات کے بالکلیہ منکر ہیں وہ دائرہ اسلام سے خارج ہیں، اور اسی طرح جو لوگ نبی کریم ﷺ سے ثابت شدہ کئی ایک احادیث کے منکر ہوں، اور ان کا استہزا کرتے ہوں، تو وہ بھی دائرہ اسلام سے نکل جاتے ہیں اس لیے کہ ہمیں رسول اللہ ﷺ اور آپ پر نازل کردہ شریعت پر ایمان لانے کا حکم ہے، اور وہ اس نازل شدہ شریعت کا انکار و استہزا کرتے ہیں، نبی ﷺ کی ہمیں موجود ہے۔

احادیث منزل من اللہ ہیں، جیسا کہ صحیح البخاری، کتاب العلم، باب حفظ العلم، رقم: ۱۱۸ سے معلوم ہوتا ہے۔ یہی وجہ کہ غلام احمد پرویز اور اس کی ذگر پر چلنے والے لوگوں کے بارے میں کئی آئمہ حدیث و مفتیان شرع اور منبر و محراب کے وارثین نے کفر کا فتویٰ دیا ہے۔ جس کی تفصیل ماہنامہ محدث اشاعت خاص فتنہ انکار حدیث ص: ۱۰۹، ۱۱۳ میں موجود ہے۔

اور جو لوگ علم حدیث سے نا بلد ہیں اور ان کے معانی و مفہیم سے اچھی طرح واقف نہیں ہیں، یا نفسانی خواہش و آراء کے پیچے گل کر نصوص کی تاویل کرتے ہیں، تو ایسے لوگ فاسق و فاجر اور ظالم ہیں، ان کی تکفیر نہیں کی جائے گی۔ معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہ سے مروی فرقوں والی حدیث کی شرح میں امام خطابی فرماتے ہیں:

وَفِيهِ اَنَّ الْمَتَأْوِلَ لَا يَخْرُجُ مِنَ الْمَلَةِ وَانَّ اخْطَافِي تَأْوِلِهِ . ①

”بلاشبہ تاویل کرنے والا ملت اسلامیہ سے خارج نہیں ہوگا، اگرچہ اس نے اپنی تاویل میں خطاب کی ہو۔“

① معالم السنن للخطابی مع مختصر سنن ابی داود: ۷ / ۴ تحت، رقم: ۴۴۲۹

امام بخاری نے صحیح البخاری، کتاب الادب، باب من اکفر اخاہ بغير تاویل فهو کما قال، اور باب من لم ير اکفار من قال ذلك متاولاً او جاهلاً، اور کتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتلهم، باب ما جاء في المتأولين میں بھی یہی بات سمجھائی ہے۔ مزید تفصیل کے لیے فتح الباری ۱۱۲، ۳۰۳، ۵۱۳ / ۱۰، ۵۱۵ وغیرہ شروحات حدیث ملاحظہ ہوں۔

بہر کیف جو شخص احادیث ثابتہ صحیح کا منکر اور ان کا استہراء کرتا ہے تو اس پر علماء نے فتویٰ کفر عائد کیا ہے۔ امام محمد بن اسحاق بن خزیمہ عَلِیٰ حُبْرِ جَهَنَّمَ کی تفسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

((اصل الجہنم الانکار بعذاب القبر وبقول القرآن مخلوق، فمن قال هذا فهو مبتدع، ضال، واجمع اهل العلم من اهل السنة ان القرآن كلام الله غير مخلوق، وان عذاب القبر حق، وسؤال منکر ونكير حق، فمن قال غيره فهو كافر .<sup>①</sup>

”جہنم کی اصل (تعريف) یہ ہے کہ وہ عذاب قبر کے منکر ہیں اور قرآن کو مخلوق کہتے ہیں پس جس کسی نے بھی یہ بات کہی وہ بدعتی ہے، گمراہ ہے، اور تمام اہل علم کا اہل سنت میں سے اس بات پر اجماع ہے کہ قرآن اللہ کی کلام ہے، نہ کوئی مخلوق، اور یقین کرو کہ عذاب قبر حق ہے اور منکر و نکیر کے سوال بھی حق ہیں، پس جس کسی نے اس کے علاوہ کہا سو وہ کافر ہے۔“

اور جو موؤول یا جاہل ہے تو اس کی تکفیر نہیں کی بلکہ تجھیل و تفسیق کی ہے۔

هذا ما عندى والله اعلم بالصواب وعلمه اتم واكم

ابو الحسن مبشر احمد ربانی عفان اللہ عنہ

رئیس مرکز امام القری A/ ۲۶۶ جی بلاک بزرہ زار، لاہور

حافظ صلاح الدین یوسف <sup>بِاللّٰهِ تَعَالٰی</sup> حفظہ اللہ کی رائے

قرآن و حدیث سے ثابت مسلمات اسلامیہ کا انکار بلاشبہ کفر تک پہنچا دینے والا عمل

★ کتاب التوحید، ص: ۳۳، طبع مصر: ۱۹۳۷

② مؤلف تفسیر احسن البيان، مصنف کتب کثیرہ، مدیر شعبۃ تحقیق و تالیف و ترجمہ دارالسلام، لاہور

ہے، اور عذاب قبر کا مسئلہ بھی اجتماعی اور قرآن و حدیث سے ثابت ہے۔ بنابریں اس عقیدے کے منکر کا ایمان شدید خطرے میں ہے، اسے اس عقیدہ فاسدہ سے فراتوہ کر لینی چاہیے۔ تاہم کوئی فرقہ اس قسم کے مسلمات کے انکار کو پان اتیاز بنا لیتا ہے تو اس کو سمجھانے کی کوشش کرنی چاہیے، پھر بھی وہ نہ سمجھے تو فتویٰ بازی کی بجائے اسے اس کے حال پر چھوڑ دینا چاہیے۔ عالم اسلام میں متعدد فرقے ہیں جو کفریہ اور شرکیہ عقائد کے حامل ہیں، اور دن بدن اس قسم کے فرقوں میں اضافہ ہی ہو رہا ہے، ہماری ذمہ داری صرف یہی ہے کہ کفریہ اور شرکیہ عقیدوں کی وضاحت اور ان کے حامیین کی اصلاح کی کوشش کرتے رہیں۔ باقی معاملہ اللہ کے پر دے۔۔۔ بہر حال ایسے لوگوں کا خاتمہ بالایمان یقیناً ممکن ہے۔ هداہم اللہ تعالیٰ واعاذنا۔ والسلام صلاح الدین یوسف

شیخ الحدیث عبد اللہ امجد چھتوی حَفَظَهُ اللَّهُ کی رائے

عذاب بزرخ برحق اور ایمانی جز ہے جس کا قطعی مکروہ حق دائرہ اسلام سے خارج ہے  
چنان چہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

① ..... ﴿ مِمَّا خَطِيَّتِهِمْ أَغْرِقُوهُ فَأُذْخِلُوهُ نَارًا ﴾ [سورة نوح]

② ..... ﴿ الَّذِينَ يُعَرِّضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾ [سورة المؤمن]

③ ..... نیز سورۃ النعام آیت ۹۲ ملاحظہ کریں۔

اسی طرح متعدد احادیث صحیح سے عذاب بزرخ تحقق و متعین ہے۔ لہذا ان کا صریح انکار کفر اور خروج از دائرة اسلام ہے، مگر کوئی صریح انکار نہ کرے اور اس کی تاویلات کر کے موؤلین میں شامل ہو جائے تو اس پر کفر کا فتویٰ لگانے سے پرہیز کریں۔ اجمالاً عذاب و ثواب قبر پر ایمان لانا ضروری ہے اس کی تفصیل میں جانا کہ عذاب و ثواب صرف روح کو ہوتا ہے یا روح کے ساتھ جسم کو بھی۔ اس کی تفصیل کے ہم شرعاً مکلف نہیں ہیں۔ مگر جو لوگ ان کے سامنے کوئی مانع موجود ہیں تو آج کل سائنس کی ترقی نے ان سب موانع کا ازالہ کر دیا

ہے۔ مثلاً: گاڑی چاند پر پہنچی ہوئی ہے اور اس کا کنٹرولرز میں پر بیٹھا ہوا ہے، اتنے بعد اور فاصلے کے باوجود اس کا مسلسل رابطہ اس گاڑی کے ساتھ قائم ہے، تو کیا اللہ تعالیٰ روح اور جسم کے بعد کے باوجود ان کے درمیان رابطہ قائم کرنے کی قدرت نہیں رکھتا؟ ہمارا ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ ﷺ علی کل شیء قادر ہے۔ والسلام: عبد اللہ امجد، ستیانہ بغلہ، فیصل آباد

### حافظ عبد الوہاب روپڑی حَفَظَهُ اللَّهُ کی رائے

فتنه انکار حديث تاریخ اسلام میں سب سے پہلے دوسری صدی ہجری و آٹھویں صدی عیسوی میں خوارج اور معتزلہ نے شروع کیا، کیوں کہ خوارج جن انتہا پسندانہ نظریات کے حامل تھے، سنت یعنی حدیث کو قبول کرنے کی وجہ سے ان کی بلند وبالا عمارت زمین بوس ہو جاتی اسی لیے وہ صحابہ کرام ﷺ کی اکثریت کو دائرہ اسلام سے خارج قرار دیتے اور ان کے قتل کے درپے رہتے، اس بنا پر انہوں نے سنت یعنی حدیث کو مانے سے انکار کر دیا۔ اسی طرح معتزلہ نے یونانی فلسفہ سے مرعوب ہو کر حدیث کی جیت سے انکار کر دیا، کیوں کہ انہوں نے فلسفہ کے نام پر آنے والی ہر چیز کو عقل کا تقاضا سمجھتے ہوئے احادیث کی تاویل کی، تاکہ اس کو فلسفہ کے ہم آہنگ کر دیا جائے، جب ان کو اس بات میں ناکامی ہوئی تو انہوں نے حدیث رسول ﷺ کو ناقابلِ محبت قرار دے دیا، اس کے بعد انیسویں صدی عیسوی میں ہندوستان سے مسلمانوں کو اقتدار سے محروم ہونا پڑا اور ان کی معیشت کی کمرٹی، تو فاتح قوم نے اپنے عقامہ اور نظریات مسلمانوں پر مسلط کیے جن سے بعض مسلمانوں نے مرعوب ہو کر ایسے نظریات اور روشن خیال تصور کرتے ہوئے قرآن مجید کو ہی صرف دین اسلام کا مأخذ قرار دیا، کیوں کہ حدیث رسول ان کی خواہشات کی تکمیل میں حائل تھی، انہوں نے تکمیل خواہشات کے لیے حدیث رسول کا انکار کیا، حالاں کہ حدیث رسول کی جیت قرآن مجید سے ثابت ہے قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

**﴿وَمَا أَنْكُمُ الرَّوْسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهِّكُمْ عَنْهُ فَأَنْتَهُوا﴾**

## عذاب قبر

207

”جس چیز کا حکم تم کو رسول کریم ﷺ دیں اس پر عمل کرو، اور جس سے روکیں اس سے رک جاؤ۔“

اب رسول جس چیز کا حکم دے گا وہ حدیث رسول ﷺ اور سنت رسول مقبول ہے۔  
 ﴿وَمَنْ يُطِيعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِيمًا﴾ ”جس نے اللہ تعالیٰ اور رسول کریم ﷺ کی اطاعت کی پس تحقیق وہ کامیاب ہو گیا، بہت بڑا کامیاب ہوتا۔“ اسی طرح قرآن مجید میں ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلُوا عَنْهُ وَإِنَّمَا تَسْمَعُونَ﴾

”اسے ایمان والو! تم اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو، تم سنت اور جانتے ہو، اس سے روگردانی مت کرو۔“

رسول اللہ ﷺ جو حکم دیں اس کی تقلیل کرنا اور جس پر عمل کریں اس پر عمل کرنا اطاعت ہے اور یہی چیز سنت اور حدیث کے نام سے موسم ہے۔ جس طرح اللہ تعالیٰ کی اطاعت مستقل ہے اسی طرح رسول اللہ ﷺ کی اطاعت بھی مستقل حیثیت رکھتی ہے۔ رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کی مستقل حیثیت اسی وقت ہو سکتی ہے جب حدیث کو قرآن کی طرح جنت ماننا جائے ورنہ اطاعت رسول کو مستقل حیثیت قرار نہیں دیا جا سکتا کیونکہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿فَلَيَحْدُرِ الَّذِينَ يَعْلَمُونَ عَنْ أَمْرٍ أَنْ تُصِيبُهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبُهُمْ عَذَابٌ أَيْمَنٌ﴾ [النور]

”جو لوگ حکم رسول کی مخالفت کرتے ہیں انھیں ڈرنا چاہیے کہ کہیں ان پر کوئی آفت نہ آجائے، یا ان کو کوئی دردناک عذاب پہنچ۔“

یہاں حدیث رسول ﷺ کے انکار پر دردناک عذاب سے ڈرایا گیا ہے۔ گویا قرآن اور حدیث لازم و ملزم ہیں، ان میں سے ایک کا انکار کرنے سے دوسرے کا انکار لازم آئے گا۔ ان دونوں میں سے کسی ایک کا کلی طور پر انکار کرنے والا دائرہ اسلام سے خارج ہو گا۔ اسی طرح عذاب قبر بھی قرآنی نص اور احادیث صحیح سے ثابت ہے۔ نص قرآنی ﴿يَسْبِّئُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقُوَّلِ النَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَيُضُلُّ اللَّهَ

الظَّالِمُونَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴿٤﴾ ”ایمان والوں کو اللہ تعالیٰ کی بات کے ساتھ دنیا اور آخرت کی زندگی میں مضبوط رکھتا ہے۔“

صاحب تفسیر خازن علامہ علاء الدین علی بن محمد فرماتے ہیں:

فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا يَعْنِي فِي الْقَبْرِ عِنْدَ السُّؤَالِ، وَفِي الْآخِرَةِ يَعْنِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ الْبَعْثَ وَالْحِسَابِ، وَهَذَا الْقَوْلُ وَاضْعَفُ، وَيَدْلِيلُ عَلَيْهَا مَا رَوَى عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ إِنَّ الْمُسْلِمَ إِذَا سُئِلَ فِي الْقَبْرِ يَشَهِدُ إِنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَإِنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ فَذَلِكَ ﴿٦﴾ يَبْيَثُ اللَّهُ أَلِدْنِينَ أَمْنُوا بِالْقُوْلِ التَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ ﴿٧﴾ قَالَ نَزَّلَتْ فِي عَذَابِ الْقَبْرِ»

”قرآن کریم میں فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا سے قبر میں سوال کا وقت اور آخرت سے مراد قیامت کے روز دوبارہ انعامیا جانا اور حساب و کتاب کا ہونا مراد ہے، اور یہ قول بڑا واضح ہے، اور اس میں کسی شک و شبہ کی سمجھائی نہیں، اس پر حضرت براء بن عازب کی روایت دلالت کرتی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو سنا آپ ﷺ فرماتے تھے: «جب مسلمان سے قبر میں سوال کیا جاتا ہے تو وہ کوہی دینتا ہے اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمد ﷺ کے رسول ہیں، اسی چیز پر یہ قرآنی آیت یعنی ﴿٦﴾ يَبْيَثُ اللَّهُ أَلِدْنِينَ أَمْنُوا بِالْقُوْلِ التَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ ﴿٧﴾ دلالت کرتی ہے اور یہ آیت عذاب قبر کے متعلق نازل ہوئی۔“

اسی طرح اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿الَّذِينَ يُغَرِّضُونَ عَلَيْهَا غُلُوْا وَعَشِيْا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخَلُوْا إِلَى فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ﴾

”آل فرعون کو صبح اور شام کے وقت آگ پر پیش کیا جاتا ہے۔ قیامت تک وہ سخت

عذاب میں رہیں گے۔“

((قال ابن مسعود: ارواح آل فرعون فی اجوار طیور سود يعرضون على النار كل يوم مرتين، تغدو وتروح الى النار، ويقال يا آل فرعون! هذه منازلکم حتى تقوم الساعة، وقيل تعرض روح كل كافر على النار بكرة وعشيا ما دامت الدنيا . ))

”ابن مسعود رض فرماتے ہیں: آل فرعون کی روحیں سیاہ پرندوں کے پیش میں، جوہر روز دو مرتبہ آگ پر پیش کی جاتی ہیں، ان کو کہا جاتا ہے: اے آل فرعون! قیامت کے قائم ہونے تک تمہاری یہی جگہ ہے۔ صبح اور شام کافر کی روح کو آگ پر پیش کیا جاتا ہے جب تک دنیا قائم رہے گی۔“

اس آیت کے بعد صاحب تفسیر خازن فرماتے ہیں:

((ويستدل بهده الاية على البات عذاب القبر )) یہ آیت عذاب قبر کے اثبات پر دلالت کرتی ہے۔

حدیث رسول ﷺ سے نص مکملۃ باب البات عذاب القبر فصل اول میں ہے:

((عن النبي ﷺ قال يثبت الله الذين امنوا بالقول الثابت، نزلت

في عذاب القبر، يقال له من ربك فيقول ربى الله ونبي محمد))

رسول الله ﷺ نے فرمایا: (يثبت الله الذين امنوا بالقول الثابت)

عذاب قبر کے متعلق نازل ہوئی، انسان کو کہا جاتا ہے، تیراب کون ہے؟ وہ کہتا ہے: میرا رب اللہ اور میرا نبی محمد ﷺ ہے۔

عذاب قبر قرآن اور حدیث کی نصوص سے ثابت ہے: جس کا انکار کرنا قرآنی نصوص اور حدیث رسول کا انکار ہے۔

①.....اب ہم فی نفس مسئلہ کی طرف آتے ہیں۔ عذاب قبر کے مکرین دو طرح کے ہیں۔ بعض تو وہ ہیں جو کلیتی قرآنی نصوص اور حدیث رسول ﷺ کا انکار کرتے ہیں، وہ تو

دائرہ اسلام سے خارج ہیں۔ کیوں کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسَلُهُمْ وَأَصْلَلُ أَعْمَالَهُمْ ذَلِكَ بِإِنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَلَا يُحِبُّطُ أَعْمَالَهُمْ﴾

”جن لوگوں نے کفر کیا ان کے لیے ہلاکت ہو اور ان کے اعمال ضائع ہو گئے، انہوں نے اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ چیزوں کو ناپسند جانا، پس اللہ تعالیٰ نے ان کے اعمال بھی ضائع کر دیے۔“

ایمان کا تعلق بھی عمل سے ہے اور اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ وحی سے نفرت کرنے اور اس کا انکار کرنے سے ایمان سلامت نہیں رہتا، ضائع ہو جاتا ہے۔ انسان دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے۔

② ..... جو قرآنی نصوص اور احادیث رسول کا کلی طور پر انکار تو نہیں کرتے لیکن ان کی غلط تاویل کرتے ہیں ان کو کافر نہیں کہہ سکتے، ان کو فاقس، فاجر، گمراہ وغیرہ کہا جاسکتا ہے۔<sup>①</sup>

### ایک نامعلوم عالم $\star$ کی رائے

عذاب قبر کتاب و سنت کے بے شمار دلائل سے ثابت ہے، یہی وجہ ہے کہ اہل سنت کا اس پر اجماع ہے، عقلی طور پر بھی اسے تلیم کرنے میں کوئی امر مانع نہیں ہے۔ عذاب قبر کے بارے میں احادیث اس قدر کثرت سے ثابت ہیں کہ کئی ایک محدثین کے بقول یہ حد تواتر تک پہنچی ہوئی ہے، لہذا اگر یہ احادیث صحیح نہیں تو پھر دین کی کوئی بات بھی صحیح نہیں ہے۔ ماضی میں بعض مخدیں زندیقوں، خوارج اور بعض مفترزلہ نے یہ دعویٰ کیا تھا کہ قرآن مجید میں عذاب قبر کا ذکر نہیں ہے بلکہ اس کا ذکر صرف اخبار آحاد میں ہے۔ علمائے سلف نے محمد اللہ ان کی مضبوط و محکم دلائل کے ساتھ بھرپور تدید کی ہے۔ تفصیل کے لیے امام ابن قیم کی کتاب الروح کا مطالعہ فرمائیں۔ قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

① هفت روزہ تنظیم اهلحدیث، ج: ۴۹، ش: ۱۹، ص: ۷۰۶

$\star$  یہ خط مجھے ۲۰۰۵/۸/۵ کو طلا جس پر میرا سوال بھی درج ہے اور ساتھ اس کا جواب بھی۔ مگر یہ معلوم نہیں کہ یہ جواب کس عالم کی طرف سے دیا گیا ہے۔

﴿الَّذِينَ يُغْرِضُونَ عَلَيْهَا غَدْوًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ فَذَلِكَ أَذْخَلُوا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ﴾

”آتش (جہنم) کے سچے و شام اس کے سامنے پیش کیے جاتے ہیں اور جس روز قیامت برپا ہوگی (حکم ہوگا) فرعون والوں کو ختن عذاب میں داخل کرو۔“

حافظ ابن کثیر رض نے اپنی تفسیر میں اس آیت کریمہ کے تحت لکھا ہے:

((وَهَذَا الْآيَةُ أَصْلُ كَبِيرٍ فِي اسْتِدْلَالِ أَهْلِ السُّنْنَةِ عَلَى عَذَابِ  
الْبَرْزَخِ فِي الْقُبُورِ))

”اہل سنت کے نزدیک قبروں میں عذاب برزخ کے استدلال کے لیے یہ آیت کریمہ ایک بہت بڑی دلیل ہے۔“ بہر حال قرآن مجید اور بہت سی احادیث مبارکہ ..... مکملہ شریف کے باب العذاب عذاب القبر میں پندرہ احادیث مذکور ہیں ..... سے عذاب قبر ثابت ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ہمیں اس سے محفوظ رکھے۔

جو شخص آنحضرت ﷺ کی صحیح احادیث مبارکہ کا انکار کرے وہ بلاشبہ کافر اور دائرہ اسلام سے خارج ہے۔ واللہ اعلم بالصواب

**شیخ الحدیث ابوالنس محمد بن حمیم اگونڈلوی\*** کی رائے

اس میں ذرہ برابر شک اور تردد نہیں کہ قبر میں صاحب ایمان کا جنت کی بعض نعمتوں سے مستفید ہونا، اور فاسق اور فاجر کا مختلف انواع عذاب و مزماں سے اذیت اٹھانا بالکل حق ہے، جس کی تائید قرآن کریم اور احادیث صحیحہ سے ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ تمام اہل سنت ..... دور صحابہ کرام سے لے کر آج تک ..... اس کے برحق ہونے کے قائل چلے آرہے ہیں، اور یہ اہل سنت والجماعت کا اتفاقی عقیدہ ہے جس میں اصولاً بھی اختلاف واقع نہیں ہوا۔

ہاں البتہ محزر لہ اور بعض دیگر بدعتی اور گمراہ فرقوں نے جیسے بہت سے اسلامی عقائد و احکام کا انکار کیا تھا ان کے ساتھ انہوں نے عذاب قبر کا بھی انکار کیا ہے، ان کے انکار کی وجہ

\* شارح ترمذی، ابن ماجہ، مصنف کتب کثیرہ، شیخ الحدیث جامعہ تعلیم القرآن والحدیث ساہو والہ، سیاکلوٹ

## عذاب قبر

212

تو بیان ہے کہ وہ اسلامی عقائد کو نصوص کے بجائے اپنی عقل پر پرکھتے تھے، گودہ کتاب و سنت پر عمل کے داعی تو تھے لیکن عملاً معاملہ اس کے برعکس تھا، وہ نصوص کو عقل پر پرکھتے تھے عقل کو نصوص پر نہیں۔ گویا کہ ان کے ہاں معیار اور میزان عقل تھا کتاب و سنت نہیں۔ انہوں نے اپنی عقل کو تحفظ دینے کی خاطر چند اصول وضع کر کے تھے جن سے وہ بہانہ بنایا کہ اپنے عقائد کے خلاف آمدہ صریح نصوص کا انکار کر دیتے۔ کتاب اللہ کا چوں کے صریحًا انکار ممکن نہیں تھا، کیوں کہ اس سے تو ایک مسلمان کی نظر میں بھی وہ دائرہ اسلام سے خارج تصور ہو سکتے تھے، اس لیے انہوں نے نامناسب تاویلات کا دروازہ کھولا اور اس دروازے سے داخل ہو کر وہ کتاب اللہ کا انکار کر دیتے، لیکن انکار کا طریقہ اتنا پرکشش ہوتا کہ بڑے بڑے بڑوں کی عقولیں حیرت زدہ رہ جاتیں۔ حدیث کے انکار کے لیے تو ایک آسان راستہ اختیار کیا کہ کل حدیث یہ خالف کتاب اللہ فہو مردود ہو وہ حدیث جو کتاب اللہ کے خلاف ہو، وہ مردود اور ناقابل قبول ہے۔ یہ اصول کیا تھا ان کے عقائد کے لیے ایک ڈھارس ہے، ہر وہ حدیث جوان کو اپنے نظریہ کے خلاف نظر آتی اسے فوراً کتاب اللہ کے خلاف قرار دے کر روکر دیا اور پھر مطمئن ہو گئے کہ ہم نے اس حدیث کو غلطرا کر حق کا تحفظ کیا ہے۔ ان کے اس اصول میں کتنی قباحتیں ہیں ان کی تفصیل بیان کرنے کا محل نہیں، ہاں جو صاحب تفصیل چاہتے ہیں وہ ہمارا مقابلہ ”قرآن و حدیث میں تعارض نہیں“ ملاحظہ فرمائیں۔

عذاب قبر کے انکار کی وجہ بھی ان کا یہی اصول ہے کہ وہ حیات بر زنجیر کو تسلیم نہیں کرتے، کیوں کہ اسے وہ ماوراء العقل تصور کرتے ہیں، اور پھر اپنے اس ناقص تخیل کو بعض آیات کا سہارا مہیا کرتے ہیں جن میں مرنے کے بعد پھر دوبارہ قیامت کو اٹھائے جانے کا ذکر ہے، حالاں کہ عالم بر زنجیر عالم اخروی سے جدا ہے، جس کی اپنی مستقل حیثیت ہے، جیسا کہ عالم دنیا ہے اس کی اپنی ایک مستقل حیثیت ہے۔

ہمارے دور کے وہ احباب جو قبر میں جزا اوسرا کے قائل نہیں ہیں یہ بھی اپنے سابقہ دور حضرات کے نقش قدم پر چلتے ہیں۔ جو اعتراضات متقد میں منکریں کرتے تھے یہ حضرات بھی انھیں اعتراضات کو نیا جامہ پہنا کر پیش کر رہے ہیں، البتہ ان میں ایک یہ خوبی بھی پیدا ہو چکی

## عذاب قبر

ہے کہ یہ احادیث کا صرف انکار ہی نہیں بلکہ ان سے استہزا بھی کرتے ہیں۔  
کراچی میں مجلس احباب کے نام سے مختلف عنادیں کے نام سے طبع شدہ بعض رسائل  
رقم تک پہنچے ہیں، جن کے نائل اور عنوان اتنے پرکشش ہیں کہ آدمی دیکھتے ہی ورط حیرت  
میں پڑ جاتا ہے۔ لیکن جب انھیں پڑھا جائے تو اکثر رسائل کی تان یہاں ہی آکر رُوتی ہے کہ  
عذاب قبر ایک افسانہ ہے جسے مولویوں نے زیب داستان کے لیے گھڑا ہے۔

اس مختصر جواب میں ان رسائل پر بحث مقصود نہیں، ان شاء اللہ ان پر تفصیلی جائزہ کسی  
دوسری مجلس میں پیش کریں گے، البتہ اتنی گزارش ضرور کردیتے ہیں کہ ان رسائل کا انداز فکر  
سلف صالحین کے فکر سے بالکل جدا ہے، بلکہ ان کو جاہل یا پھر دائرة اسلام سے خارج کرنے  
کے متادف ہے۔

## اہل سنت اور عذاب

عہد صحابہ سے لے کر آج تک کوئی عالم ایسا نہیں ہوا جو کتاب و سنت کو جلت اتنا ہوا در  
اپنی رائے اور قیاس کو کتاب و سنت کے تالیع سمجھتا ہو تو اس نے عذاب قبر کا انکار کیا ہو۔ انکار  
ممکن بھی کیسے ہو سکتا ہے جب کہ کتاب و سنت کے صریح دلائل اس بارہ میں دو پھر کے سورج  
سے بھی زیادہ چکدار اور روشن ہیں۔ ملاحظہ ہو قرآن کریم سورت الانعام، آیت نمبر:  
۹۵، ۹۶، ۹۷ سورت الانفال، آیت نمبر: ۵۰، ۵۱ اور سورت الغافر آیت

نمبر: ۳۵، ۳۶ -

سورت الغافر کی آیات میں فرمایا:

﴿وَحَاقَ بِإِلِيٰ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ ۵۰ النَّارُ يُغَرِّضُونَ عَلَيْهَا غُدُوا  
وَعَشِيًّا ۵۱ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ قَدْ أَذْخَلُوا إِلِيٰ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ۵۲﴾  
”آل فرعون کو برے عذاب نے گھیر لیا۔ یعنی اور شام کے وقت آگ پر پیش کیے  
جاتے ہیں، اور قیامت کے دن (کہا جائے گا) آل فرعون کو سخت عذاب میں  
داخل کرو۔“

اس آیت نے واضح کر دیا کہ آل فرعون کو عذاب نے اپنی گرفت میں لے لیا تھا اور وہ

آج تک آگ کے اسی عذاب میں بیٹلا ہیں۔ تو یہ آیت عذاب قبر پر دو طرح سے دلالت کرتی ہے۔

**اولاً:** حاقِ ماضی کا صیغہ ہے جو زمانہ ماضی میں وقوع ہونے پر دلالت کرتا ہے، اور یُغَرَّضُونَ فعل مضارع ہے جو زمانہ حال پر دال ہے، یہاں حال سے استقبال مراد نہیں لیا ہے جاسکتا اس لیے کہ زمانہ استقبال کی حالت وَيَوْمَ تَقُومُ الْمَسَاعَةُ میں ظاہر ہو رہی ہے جس کا معنی یہ ہے کہ دنیا میں آل فرعون کو آگ کے جس عذاب نے گھیرا ہے وہ ہے تو عذاب ہے لیکن آخرت کے عذاب کے مقابلہ میں ہلکا ہے، اور جب قیامت کا دن ہو گا تو پھر ان کو ختن عذاب میں داخل کیا جائے گا۔ جس سے ظاہر ہے کہ یہ دو عذاب ہیں جو زمانہ اور کیفیت کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ اگر دونوں کو ایک سمجھا جائے تو پھر قرآن کے اسلوب کی نفعی لازم آئے گی اور واؤ جو ترتیب کے لیے آتی ہے وہ بے فائدہ ہو کر رہ جائے گی۔

**ثانیاً:** خود آیت کے الفاظ ﴿غدو و عشيا﴾ دلالت کرتے ہیں کہ یہ دو عذاب ہیں جن کا زمانہ بھی الگ الگ ہے، اس لیے کہ قیامت میں غدو اور عشی یعنی رات اور دن کا دنیاوی نظام نہیں ہو گا۔

عذاب قبر کے اثبات میں احادیث تو بلاشبہ متواتر ہیں۔ حدیث کی معتبر کوئی ایسی کتاب نہیں جس میں اس بارہ میں صحیح احادیث منقول نہ ہوں، اگر ان تمام احادیث کو مکجا کیا جائے تو بلاشبہ ایک ضخیم کتاب تیار ہو جاتی ہے، یہی وجہ ہے کہ آئندہ محدثین نے اس بارہ میں مروی احادیث کو متواتر قرار دیا ہے۔ سعودی عرب کے ”فتاویٰ اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء“ کو بھی عذاب قبر کے بارہ میں ایک تفصیلی استفسار موصول ہوا جس کا فتویٰ اللجنة نے تقریباً (۱۱) صفحات میں بڑا مفصل جواب دیا جو نہایت قابل مراجعت ہے۔ اس میں فرماتے ہیں:

قد تواترت الاخبار عن رسول الله ﷺ في ثبوت سوال الميت في قبره، وثبتت نعيمه فيه او عذابه، حسب عقيدته وعمله بما لا يدع مجالاً للشك في ذلك، ولم يوت عن الصحابة رضي الله

عنهم في ثبوت ذلك خلاف، ولذا قال ببوه اهل السنة والجماعة.

”او تحقیق قبر میت سے سوال اور حسب عقیدہ عمل اس کی نعمتوں اور عذاب کے ثبوت میں رسول اللہ ﷺ سے متواتر احادیث منقول ہیں، اس بارہ میں شک کی کوئی سمجھائش باقی نہیں رہی، کسی ایک صحابی سے بھی اس کے خلاف کچھ منقول نہیں (بلکہ تمام صحابہ کرام اس مسئلہ میں متفق تھے) اسی بنا پر اہل سنت والجماعت اس مسئلہ کو تسلیم کرتے ہیں۔“

امام نووی شارح صحیح مسلم فرماتے ہیں:

((تظاهرت به الاحدیث الصحیحة عن النبی ﷺ من روایة جماعة من الصحابة فی مواطن کثیرة، ولا يمتنع فی العقل ان يعيده اللہ تعالیٰ الحیاة فی جزء من الجسم، ويعذبه، واذا لم یمنعه العقل، وورد الشرع به، وجوب قبوله واعتقاده .

”اس بارہ میں نبی ﷺ سے مردی احادیث بڑی ظاہر اور واضح ہیں جن کو بہت سے مقامات پر صحابہ کرام ﷺ کی ایک جماعت نے روایت کیا ہے۔ یہ بات عقل کے خلاف نہیں کہ اللہ تعالیٰ جسم کے کسی جز میں زندگی لوتائے اور اسے عذاب اور سزا دے، جب یہ عقلًا منسوغ نہیں تو بلاشبہ شرع بھی اسی کے اثبات میں وارد ہوئی ہے جس کا قبول کرنا اور اس کے مطابق عقیدہ رکھنا واجب ہے۔“

ملا علی قاری خلقی شارح مکملۃ المسانع فرماتے ہیں:

ان اہل الحق اتفقوا علی ان اللہ تعالیٰ یخلق فی المیت نوع حیاة فی القبر قدر ما یتألم او یتلذذ .

① شرح نووی علی مسلم، ص: ۳۸۶، ج: ۲

② شرح الفقه الاعکبر، ص: ۱۲۰، طبع کراچی

”تمام اہل حق کا اتفاق ہے کہ اللہ تعالیٰ قبر میں، میت میں اس حدیث زندگی کی کوئی نوع پیدا کرتا ہے جس سے میت تکلیف محسوس کرتی ہے یا لذت حاصل کرتی ہے۔“  
علامہ طحاوی فرماتے ہیں:

وبعذاب القبر لمن کان له اهلاً، وسؤال منکر ونکیر فی قبره عن  
ربه و دینه و نبیه علی ما جاءت به الاخبار عن رسول الله ﷺ  
و عن الصحابة رضوان الله عليهم .

”جو شخص عذاب کا اہل ہواں کو قبر میں عذاب ہونے پر عقیدہ رکھنا، اسی طرح مکر اور نکیر کا مرنے والے سے اس کے رب، دین اور نبی کے بارہ میں سوال کرنے کا عقیدہ رکھنا، کیوں کہ اس بارہ میں رسول اللہ ﷺ اور صحابہ کرام ؓ سے متعدد احادیث مروی اور مأثور ہیں۔“

عقیدہ طحاویہ کے شارح، مسند احمد ص: ۲۸، ج: ۳ و ابو داؤد حدیث: ۳۷۵۳ کی ایک طویل حدیث جس میں میت میں روح کا لوثایا جانا اور فرشتوں کا اس سے سوال کرنا مذکور ہے، کے بعد فرماتے ہیں:

ذهب الى موجب هذا الحديث جميع اهل السنة والحديث .

تمام اہل سنت اور اہل حدیث کا بھی موقف اور مذہب وہی ہے جو کچھ اس حدیث میں بیان ہوا ہے۔ نیز فرماتے ہیں:

وقد تواترت الاخبار عن رسول الله ﷺ فی ثبوت عذاب القبر  
ونعيمه لمن کان لذلک اهلاً، وسؤال الملکین فیجب اعتقاد  
ثبوت ذلک، والایمان به، ولا نتكلم فی کیفیته اذ لیس للعقل  
وقوف علی کیفیته لكونه لا عهد له به فی هذا الدار، والشرع لا

① شرح العقیدة الطحاویہ، ص: ۱۹۶

② ص: ۳۹۸

یانی بما تحیله العقول، ولكنه قد یاتی بما تحار فیه العقول فان عود الروح الی الجسد لیس علی الوجه المعهود فی الدنيا بل تعاد الروح الیه اعادة غير الاعادة الما لوفة فی الدنيا . ①

”عذاب قبر اور اس کی نعمتوں کے ثبوت میں جو اس کا اہل ہو، اسی طرح فرشتوں کا میت سے سوال کے ثبوت میں رسول اللہ سے متواتر احادیث مروی ہیں، جن کے ثبوت کا عقیدہ اور ان پر ایمان رکھنا واجب ہے، (عذاب یا نعمت کیسے ہوتی ہے؟) اس کی کیفیت کے بارہ میں کلام جائز نہیں کیوں کہ اس کی کیفیت کا ادارک عقل سے باہر ہے، اس لیے کہ اس جہاں سے (مرنے سے پہلے) کوئی واسطہ نہیں پڑتا (کہ اس کی کیفیت معلوم ہو سکے) شرع میں کوئی بات ایسی نہیں جسے عقل محال سمجھے۔ ہاں بسا اوقات شریعت کوئی ایسا حکم بیان کرتی ہے جس میں عقلیں حیران رہ جاتی ہیں۔ قبر میں روح کا جسم میں لوٹانا ایسے نہیں جیسا کہ دنیا میں جسم میں روح ہوتا ہے بلکہ اسے ایسے طریقے سے لوٹایا جاتا ہے جو دنیا میں غیر مالوف ہے۔

اس تمام بحث سے واضح ہوا کہ عذاب قبر کا ثبوت قرآن و حدیث کے واضح نصوص سے ہے اور یہی صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تمام آئمہ اہل سنت کا عقیدہ ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں۔ ان نصوص کا انکار کرنا خطرہ سے خالی نہیں ہے کیوں کہ اس سے قرآن و حدیث کے متعدد نصوص کا انکار لازم آتا ہے۔ اگر یہ انکار جہالت یا نامناسب تاویل کی بناء پر ہے تو یہ بھی جائز نہیں، اگر انکار حق کے مکرانے اور اھواء پر ہے کہ حق واضح ہونے کے باوجود عقلی، خود فرمی اور اپنے غلط موقف پر بلا وجہ اصرار ہے تو ایسا شخص قرآن و حدیث کے نصوص کا منکر ہونے کی وجہ سے دائرة اسلام سے خارج ہے۔ اللہ کریم فرماتے ہیں:

**﴿فُلْ أَطِيْعُوا اللّهَ وَ الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ**

## عناب قبر الْكُفَّارِينَ ①

”کہہ دو تم اللہ اور رسول کی اطاعت کرو، پس اگر تم پھر جاؤ تو بلاشبہ اللہ تعالیٰ کافروں کو پسند نہیں فرماتے۔“

اس آیت کریمہ نے واضح کر دیا کہ اللہ تعالیٰ (قرآن کریم) اور رسول اللہ (احادیث صحیح) کی اطاعت لازم ہے، جو اس سے منحرف ہوتا ہے اس کا شمار کفار میں سے ہوتا ہے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں اپنا عقیدہ اور عمل کتاب و سنت کے موافق اپنانے کی توفیق دے اسی میں ہماری نجات اور بھلائی ہے۔

وَاللَّهُ الْمُوْفَّقُ بِالصَّوَابِ

لکتبہ ابو انس محمد مجید گوندلوی ۱۲ ستمبر ۲۰۰۵ء

مدیر جامعہ تعلیم القرآن والحدیث ساہووالہ، سیالکوٹ

حافظ زبیر علی زمیٰ ★ ﴿لَهُ الْحُكْمُ﴾ کی رائے

وعلیکم السلام ورحمة الله وبركاته ..... اما بعد!

جو شخص عذاب کا مستحق ہے، اسے قبر میں عذاب دیا جاتا ہے (اعاذنا اللہ منها) یہ عقیدہ قرآن مجید، احادیث متواترہ، اجماع اور آثار سلف صالحین سے ثابت ہے۔ دیکھیے ”عذاب القبر للبيهقي“ [ص: ۱۵۸] و عام کتب عقائد اہل سنت۔ والحمد لله اس عقیدہ صحیحہ کا انکار کرنے والے دو شخص میں:

① ..... کافر، جو قرآن و حدیث کا منکر ہے۔

② ..... سخت گراہ، (ضال و مضل، بدعتی) جو احادیث متواترہ اور اجماع کا بذریعہ تاویلات باطلہ، مخالف ہے۔

جو شخص تمام احادیث صحیح کو بغیر کسی تاویل کے جھوٹی اور من گھڑت قرار دیتا ہے۔ ایسا

شخص بحمد، زندگی، بے دین اور کفر کا داعی ہے۔ ایسے شخص کو مسلمان کہنا احادیث صحیحہ و متواترہ کے ساتھ مذاق کے مترادف ہے۔ وما علینا الا البلاغ حررہ: حافظ زیر علی زینی، مدرستہ اہل الحدیث، حضر و ضلع ائمک، ۹ روزوالحجہ ۱۴۲۶ھ

مفتي شير محمد علوی حَفَظَ اللَّهُ عَنْهُ کی رائے

قبر کی راحت اور اس کا عذاب قرآن پاک اور احادیث صحیحہ سے ثابت ہے، اور اہل سنت والجماعت کا اس پر اجماع ہے، البتہ معزز لہ جو کہ ایک گمراہ فرقہ ہے وہ اس کا انکار کرتا ہے۔ اس لیے اہل سنت والجماعت کے اکابر نے اس کو گمراہ قرار دیا ہے، اور چوں کہ اس فرقہ کا انکار تاویل کی وجہ سے ہے اس لیے اکابر نے اس فرقے کو کافر کہنے میں احتیاط سے کام لیا ہے مگر گمراہ، بہر حال ہے اور اہل سنت والجماعت، اہل حق، سے خارج ہے۔ والله اعلم بالصواب

الجواب الصحيح

مفتي حميد اللہ علوی

رئيس دارالافتاء جامعہ اشرفیہ، لاہور

کتبہ: شیر محمد علوی

خادم دارالافتاء جامعہ اشرفیہ، لاہور۔ ۱۶ رب جب ۱۴۲۷ھ

مفتي ابواحمد نور محمد تونسی قادری کی رائے

عذاب قبر یعنی قبر کی زندگی۔ آیات بینہ اور احادیث متواترہ سے ثابت ہے، اور اسی پر اجماع امت متزداد ہے۔ اسی لیے علماء اہل سنت والجماعۃ نے اس عقیدہ کو ضروریاتِ دین میں سے شمار کیا ہے۔ اور اس عقیدہ کے منکر کو کافر قرار دیا ہے۔ چنان چہ علامہ طاہر ابن احمد الحنفی حَفَظَ اللَّهُ عَنْهُ لکھتے ہیں:

☆ مفتی جامعہ اشرفیہ لاہور

## عناب قبر

220

ولا يجوز الصلوة خلف من ينكر شفاعة النبي ﷺ، وينكر الكرام الكاتبين، وعداب القبر، كلّا من ينكر الرواية، لانه كافر. ①  
 يعني جو شخص حضور اکرم ﷺ کی شفاعت کا مکر ہواں کے پیچھے نماز جائز نہیں ہے۔ اور اسی طرح جو شخص کراما کاتبین اور عذاب قبر اور روایت باری تعالیٰ کا مکر ہے، اس کے پیچھے نماز جائز نہیں ہے۔ کیوں کہ وہ کافر ہے۔  
 محقق ابن ہمام محمد ابن عبد الواحد الحنفی رضي الله عنه فرماتے ہیں:

ولا يجوز الصلوة خلف منك الشفاعة، والرؤبة، وعداب القبر،  
 والكرام الكاتبين، لانه كافر لتوارث هذه الامور من  
 الشارع ﷺ. ②

”يعنى شفاعت، روایت باری تعالیٰ، عذاب قبر، اور کراما کاتبین، کے مکر کے پیچھے نماز جائز نہیں ہے، کیوں کہ وہ کافر ہے۔ اس لیے کہ یہ امور حضور اکرم ﷺ سے تواتر کے ساتھ ثابت ہیں۔“

علامہ عبدالکھور سالمی رضي الله عنه فرماتے ہیں:

فاما عذاب القبر للمؤمنين من الجائزات، وللكافرين من الواجبات والله تعالى يقول ﴿النَّارُ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوا وَعَشِيًّا﴾  
 يعني فرعون وقومه، دل انه كان صحيح في اي موضع وعلى اي حال ومن انكر هذا يصير كافر. ③

”يعنى عذاب قبر مؤمنین کے لیے جائز اور کافروں کے لیے واجب ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان: ”کہ فرعون اور اس کی قوم صح و شام آگ پر پیش کی جاتی ہے۔“ یہ ارشاد دلالت کرتا

❶ خلاصة الفتاوى، ج: ۱، ص: ۱۴۹

❷ فتح القدير، ج: ۱، ص: ۲۴۷

❸ والله اعلم تمہید، ص: ۱۲۵

ہے کہ عذاب صحیح ہے۔ جس جگہ میں ہوا اور جس حالت میں ہو۔ جو اس کا مکر ہو وہ کافر ہے۔

والله تعالیٰ اعلم

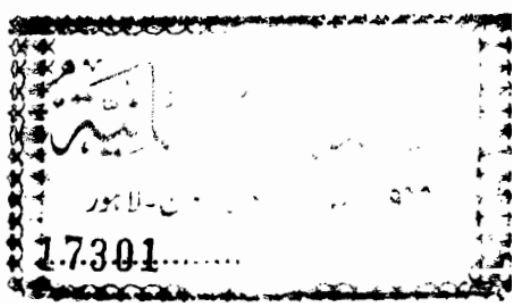
بحر العلوم مولانا عبد العلی صاحب رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:

منکر الشفاعة لأهل الكبار، والروية، وعداب القبر، وکرام

الکاتبین کافر۔ ①

”یعنی اہل کبار کے لیے شفاعت کا منکر، روایت باری تعالیٰ کا منکر، عذاب قبر کا منکر،  
اور کراما کاتبین کا منکر کافر ہے۔“ ②

فتاویٰ عالمگیریج نمبر: ۲، ص: ۳۰۱ میں بھی عذاب قبر کے منکر کو کافر لکھا ہے۔



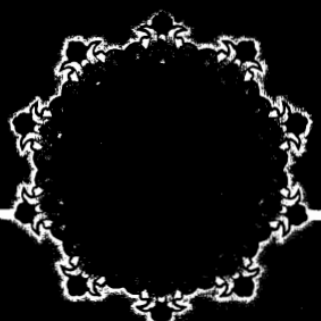
① رسائل بحر العلوم، ص: ۹۹

② منتظر ابو احمد صاحب کی رائے ان کی کتاب ”قبر کی زندگی“ سے لفظ کی گئی ہے۔ مصنف

# ذکر دلیلین پیغمبر مم

علیمه (بن) جوزی

مولانا ابو محمد عبد الحق ناظم کراچی  
محمد روزگار عاصم



سید احمد عطیہ



